
Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında  
İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi*

Kübra Bilgin Tiryaki**

Öz: İbn Sînâ felsefesinde bireyleşim meselesi, türsel gerçekliğin bireylerdeki tezahüründen hareketle bireyleşimin ontolojik olarak 
nasıl açıklanacağı sorusuna cevap arar. Bireyleşimin ontolojik yönünün iki veçhesi bulunmaktadır. Bunlardan birisi türün bireylerini 
kendilerine özdeş kılanın ne olduğudur. Diğeri ise türün bireylerini birbirlerinden hakikî anlamda ayrıştıranın ne olduğu sorusunun 
cevaplanmasıdır. Sadece kendiliğin cevaplanması ayrışmayı vermeyeceği gibi, bireylerin ayrışması da onların kendiliklerine ilişkin 
sorunun cevabı olmaz. İbn Sînâ öncesinde bireylerin kendiliklerinin ne üzerinden açıklanacağı bilhassa Aristoteles felsefesi 
bağlamında yorumlanmış ve kendiliği verenin madde mi yoksa suret mi olduğu üzerinden tartışmalar yürütülmüştür. Bireylerin 
birbirlerinden ayrıştırılması ise duyusal düzlemde özellikler alanı üzerinden ele alınmıştır. Bu makalenin temel iddiası, İbn Sînâ’nın 
bireyleşim meselesinin her iki yönünü kuşatacak şekilde mahiyet teorisi ile özgün bir yaklaşım geliştirdiğidir. İbn Sînâ bu teorisiyle 
bireyin kendisine özdeşliğini “kendinde mahiyetin o bireye özgü olarak bulunuşu” ile açıklamakta ve böylece bireyin türün diğer 
bireylerinden ayrışmasını mümkün kılacak bir özellikler alanı için gerekli zemini oluşturmaktadır. Bireylerin ayrışması ise duyusal 
algı sonucunda “kendisine işaret edilebilir” özellikler alanı üzerinden cevaplanır. Bu özellikler içerisinde ilksel olarak kabul edilmesi 
bakımından konum (vaz‘) ve mekân (eyn) öne çıkar. Bu iddiayı temellendirmek üzere makalede öncelikle bireyleşim meselesine 
dair İbn Sînâ’nın özgün yaklaşımını veren kendinde mahiyet teorisi ve ikincil isti‘dâdlara bağlı olarak ortaya çıkan özelliklerin yapısı 
ortaya konulmaktadır. Böylelikle kendinde mahiyetin, nesneyi bir özellikler yığını olmaktan kurtaracak cevherî birliği temin ettiği, 
öncelikli olarak konum ve mekânın, ardından diğer duyulur özelliklerin isti‘dâd fikri temelinde ayrıştırıcı bireysel yapıyı verdiği öne 
sürülmektedir. Bu sayede makale, İbn Sînâ’nın mahiyet ve isti‘dâd teorileri özelinde bütüncül bir bireyleşim ontolojisi geliştirdiğini 
iddia etmektedir. 

Anahtar kelimeler: Bireyleşim/teşahhus, Tahassus, İbn Sînâ, Kendinde mahiyet, İkincil isti‘dadlar, Duyulur özellikler, Konum/vaz‘, 
Mekân/eyn.

Abstract: The issue of individuation in Avicenna’s philosophy seeks an answer to the question of how individuation can be 
explained ontologically in light of the realization of species realization on individuals. The ontological aspect of individuation has 
two aspects. One of them is what makes the individuals of the species identical to themselves. The other is to answer the question of 
what truly distinguishes the individuals of the species from each other. Just as answering the self alone does not yield dissociation, 
the dissociation of individuals does not answer the question about their selves. Prior to Avicenna, the explanation of individuals’ 
selfhood was interpreted in the context of Aristotle’s philosophy and discussions were conducted on whether it is matter or form that 
gives selfhood. The differentiation of individuals from each other was handled on the sensory plane through the field of properties. 
The main claim of this article is that Avicenna developed a unique approach with his theory of quiddity that encompasses both 
aspects of individuation. With this theory, Avicenna explains the self-identity of the individual with “the existence of quiddity in 
itself specific to that individual” and thus creates the necessary ground for a field of properties that will make it possible for the 
individual to differentiate from other individuals of the species. The differentiation of individuals is answered through the field of 
properties that can be “pointed to” as a result of sensory perception. Among these features, position (wad’) and place (ayn) come to 
the fore in terms of being considered primordial. In order to justify this claim, first of all, the theory of quiddity in itself, which gives 
Avicenna’s original approach to the issue of individuation, and the structure of the properties that emerge depending on secondary 
dispositions (isti’dād) will be revealed. In this way, it will be argued that quiddity in itself provides the substantial unity that will save 
the object from being a mass of properties, and that first position and place, and then other sensible properties give the distinctive 
individual structure on the basis of the idea of isti’dād. In this way, the article will argue that Avicenna develops an integrated 
ontology of individuation in terms of quiddity and isti’dād theories. 

Keywords: İndividuation, Specification, Avicenna, Quiddity in itself, Secondary dispositions (isti’dād), Properties/aspects, Position 
(wad’), Place (ayn).

*	 Bu makale 2023 yılında Prof. Dr. Ömer Mahir Alper danışmanlığında İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde tamamladığım 
“İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesinde İsti‘dâd: Türleşme ve Bireyleşim Bağlamında Bir İnceleme” başlıklı doktora tezimden türetilmiştir. Ma-
kalenin anonim hakemlerine, çalışmayı okuyarak fikirlerini benimle paylaşan Prof. Dr. M. Cüneyt Kaya ve Doç. Dr. İbrahim Halil Üçer’e 
teşekkür ederim.

**	 Dr. Öğr. Üyesi, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, İslam Felsefesi. İletişim: k.bilgin610@gmail.com

 

Bilgin Tiryaki, Kübra. “Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da 
Bireyleşim Ontolojisi”, Nazariyat 11/2 (Ekim 2025): 1-40.

Atıf©dx.doi.org/10.65643/Nazariyat.11.2.M0257DOI

https://orcid.org/0000-0002-6694-0834

Makale Geliş Tarihi: 26 Haziran 2024 14 Ağustos 2024Makale Kabul Tarihi:



NAZARİYAT

2

Giriş 

Duyulur dünyada bulunan nesnelerin ontolojik olarak bireysel tahakkuklarının na-
sıl gerçekleştiğine ilişkin soruya cevap olarak ortaya konulan bireyleşim meselesinin 
iki yönü bulunur. Birincisi türün bireylerini onların kendilerine özdeş kılan ilkenin 
ne olduğudur. İkincisi ise türsel anlam bakımından ortak olan türün fertlerini bir-
birlerinden ayrıştıran şeyin ne olduğu sorusunun cevaplanmasıdır. İbn Sînâ mahiyet 
teorisi ile bireyleşim meselesinin iki yönüne cevap oluşturacak şekilde bir açıklama 
geliştirmiştir.1 Nitekim İbn Sînâ’ya göre bireyin kendisine özdeş olması “kendinde 
mahiyetin o bireye özgü olarak bulunuşu” ile açıklanmalıdır. Bireysel ayrışmanın na-
sıl gerçekleşeceği ise ancak bireylerin kendiliklerine ilişkin kabulden sonra gündeme 
alınabilir. Zira İbn Sînâ’ya göre bireylerin kendiliklerine ilişkin zemin oluşturulma-
dan hiçbir özellikler bütününün bir bireye işaret etmeye imkân vermesinden söz edi-
lemeyecektir. Dolayısıyla bireylerin sahip oldukları özellikler toplamı ancak dışta bir 
bireyde “kendinde mahiyetin ona özgü olarak bulunuşu” sonrasında, o ferdin diğer 
bireylerden ayrışmasına imkân verir. Makalede İbn Sînâ’nın bireyleşim meselesinde-
ki bu çözümünün onun mahiyet ve isti‘dâd teorilerinin verdiği imkân ile gerçekleş-
tiğini, konumu (vaz‘) ve mekânı (eyn) önceleyecek şekilde ikincil isti‘dâdlara bağlı 
olarak ortaya çıkan özellikler alanına dair  yaptığı ayrışmaları dikkate alacak şekilde 
ortaya koymayı amaçlıyorum.

Bireyleşim meselesi Aristotelesçi ve Yeni-Platoncu felsefede tümeller bahsi altın-
da tümel-tikel ilişkileri ve doğal tümel içerisinde yer almıştır. Bu ortaklığın yanı sıra 

1	 Aristoteles’te bireyleşim meselesini ele alan çok sayıda çalışma olmasına rağmen İbn Sînâ’nın bi-
reyleşim meselesini inceleyen çalışma oldukça azdır. Bunun birkaç istisnasından biri olan doktora 
tezinde Rofougaran, İbn Sînâ ve Aquinas’ın bireyleşim problemine yaklaşımını incelemiş ve İbn 
Sînâ’nın Aristotelesçi bir bireyleşim yaklaşımını sürdürdüğünü iddia etmiştir. Bkz. Nicolas Lou-
is Rofougaran, Avicenna and Aquinas on Individuation (Cambridge: Harvard University, Doktora 
Tezi, 2000). Yakın zamanlarda yapılmış bir diğer doktora tezi ise maddî cevherler merkezinde 
bireyleşimi incelemekte ve İbn Sînâ’nın maddî cevher tarafından taşınan özellikler üzerinden 
bir bireyleşim yaklaşımı geliştirdiğini iddia etmektedir. István Lánczky, Individuation of Material 
Substances in Avicenna’s Philosophy (Budapeşte: Pázmány Péter Catholic University, Doktora Tezi, 
2019). İbn Sînâ’da bireyleşim meselesine odaklanan başka bir çalışma ise Amir Hossein Pournam-
dar tarafından kaleme alınmıştır. Bu çalışmada yazar İbn Sînâ öncesindeki Meşşâî geleneğin bir 
bireyleşim yaklaşımı ortaya koyamadığını iddia etmektedir. Yazara göre İbn Sînâ tümel anlamın 
tikelleşmesini ifade eden temeyyüz kavramı yerine teşahhusu tercih ederek duyusal algı üzerinden 
kurulacak yeni bir tür bireyleşim yaklaşımı geliştirmektedir. Bkz. Amir Hossein Pournamdar, “Avi-
cenna and the Problem of Individuaiton Valorizing the Individuals”, Arabic Sciences and Philosop-
hy 35 (2025): 71-106. 



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

3

Geç Orta Çağ Dönemi’nden başlayarak çağdaş döneme gelinceye değin Aristoteles 
felsefesinde bireyleşim sorununun nasıl ele alındığına ilişkin cevaplar müstakil bir 
hat oluşturmaktadır.2 Bu müstakil hattın oluşmasının bir sebebi de çağdaş dönem-
de felsefenin değişen temel ilkeleriyle birlikte yeni bir Aristoteles okumasının ortaya 
çıkması ve bireyleşim meselesinin kazandığı yeni bağlamları3 Aristoteles’in konuyla 
ilgili pasajları üzerinden yorumlama isteğidir.4 

Aristoteles’in ikincil literatür üzerinden gelişen modern yorumculuğunda bi-
reyleşimin maddeden mi yoksa suretten mi kaynaklı olduğu sorusu sorulmuştur. Bu 
bağlamda her iki görüşü temellendirmek için Aristoteles Metafizik’indeki belirli pa-
sajlar yorumlanmıştır.5 Yorumcuların geneli bireyleşimin madde üzerinden sağlan-
dığını öne sürerken; daha az sayıdaki bir araştırmacı grubu ise suretin bireyleşimi 
veren ilke olduğunu ileri sürmektedir. “Aristotle and Individuation” makalesini yazan 
Cohen’e göre, nesnenin sureti veya maddesi temelinde iki ayrı açıklamaya konu ol-
ması aslında iki ayrı sorunun cevabının tek bir sorunun cevabı gibi değerlendirilme-
sinden kaynaklanmaktadır. Bunlardan ilki, bir nesneye bireysel bütünlüğü/birliği ve 

2	 Karl Popper (1902-1994) bireyleşim meselesinin kökenlerini Aristoteles’te aramak yerine, Anaksi-
mandros (M.Ö. 546), Platon (M.Ö. 347) ve Öklides (M.Ö. 275) gibi daha erken dönem düşünürlerde 
aramak gerektiğini öne sürer. Popper ayrıca bireyleşim ilkesinin kavramsal açıdan ilk olarak Aris-
toteles’te değil, İbn Sînâ felsefesinde ortaya çıktığını vurgular. Popper, İbn Sînâ sonrasında Latin 
Ortaçağ’ı içerisinde problemi ele alan Thomas Aquinas (ö. 1274), Albertus Magnus (ö. 1280) ve Duns 
Scotus (ö. 1308) isimlerine dikkat çeker. Bkz. Karl Popper, “Symposium: The Principle of Individua-
tion”, Proceedings of the Aristotelian Society, Supplementary Volumes 27 (1953): 97 (1 nolu dipnot). 

3	 Bireyleşim meselesinin çağdaş dönemdeki içerimini ve sınırlarını çizerek ilgili olduğu alt prob-
lemler etrafında ele alan bir çalışma için bkz. Jorge J.E. Gracia, Individuality: An Essay on the Foun-
dations of Metaphysics (Albany: State University of New York Press, 1988).

4	 Bireyleşim meselesinde cevher görüşünü kabul eden yaklaşım olarak Aristoteles’e atıf yapan bir 
yorum için bkz. Arda Denkel, Nesne ve Doğası (Ankara: Doruk Yayınları, 2003), 26.

5	 Aristotelesçi bireyleşim erken modern dönem yorumlarından başlayarak çağdaş döneme gelince-
ye değin oldukça geniş bir literatür içerisinde ele alınmıştır. Temelde madde veya suretin birey-
leşimi açıklayan ilke olarak kabul edildiği bu iki yorum hattında, maddenin veya suretin dıştaki 
nesneye nispetle nasıl anlaşılması gerektiği sorunsallaştırılmış ve iddiayı ispat ettiği düşünülen 
pasajlar analiz edilmiştir. Burada değinmediğimiz öne çıkan diğer çalışmalar için bkz. A. C. Lloyd, 
“Aristotle’s Principle of Individuation,” Mind 79 (1970): 519-529; E. Regis, “Aristotle’s ‘Principle of 
Individuation’,” Phronesis 21 (1976): 157-166 ; J. A. Smith, “Tode ti in Aristotle”, Classical Review 35 
(1921); Nicholas P. White, “Identity, Modal Individuation, and Matter in Aristotle”, Midwest Stu-
dies in Philosophy 11 (1986): 475-494; J. E. Whiting, “Form and Individuation in Aristotle”, History 
of Philosophy Quarterly 3 (1986): 359-377. Daha fazla bilgi için bkz. S. Marc Cohen-C. D.C. Reeve, 
“Aristotle’s Metaphysics”, Stanford Encyclopedia of Philosophy, https://plato.stanford.edu/entries/
aristotle-metaphysics/ (Erişim: 12 Kasım 2022). 



NAZARİYAT

4

özdeşliğini veren ve onu dışta nesne olarak kabul etmemizi mümkün kılan ilkenin 
(principle of unity) ne olduğu sorusunun cevabında yatar. Bu ilke, aynı türsel sure-
te sahip olan tüm nesneleri türün fertleri olarak kabul etmemizi sağlayan surettir. 
Öte yandan, dışta belirli bir türe özgü olarak bulunan nesneyi kendi türünün diğer 
fertlerinden ayıran ilkenin (principle of individuation) ne olduğu sorusunun cevabı 
ise maddedir.6 Nesnelerin maddelerindeki farklılaşma onları türsel ortaklıklarından 
ayırır ve bu, sahip oldukları maddelerde türün sınırlarını koruyan ancak bireysel 
farklılığa imkân verecek bir ayrışmanın sağlanabileceği yegâne yer olarak ortaya çı-
kar. Cohen’in vurguladığı üzere, Aristoteles’in bireyleşimi nasıl izah ettiği yönünde 
geliştirilen suret merkezli yaklaşım, aslında bireyleşim ilkesini açıklamaz7; nesnenin 
birliğini ve özdeşliğini veren şeyin ne olduğu sorusuna cevap oluşturur. Bu sebeple 
bireyleşimin suret veya madde üzerinden açıklanması hakkında bir ihtilafın oldu-
ğundan değil; hangi ilkeye yönelik açıklama yapıldığının belirginleştirilmesi yönün-
de bir sorunun bulunduğundan söz edilmesi gerekir.8 Cohen’in de dikkat çektiği üze-
re Aristoteles’in çokluğun çıktığı zemin olarak maddeye işaret etmesinden hareketle 
bireyleşim ilkesinin madde olduğu yönündeki cevaplar ağırlık kazanmaktadır. Ancak 
bilhassa Metafizik’te çokluk ve bireylerin birbirlerinden farklı konulara sahip olarak 
ayrıştığını söyleyen pasajlardan hareketle maddenin bireyleşim ilkesi olduğuna yö-
nelik cevaplar, Sokrates’i Sokrates, Kallias’ı Kallias kılan yani onları kendilerine özdeş 
hale getiren ilkenin ne olduğu sorusuna cevap verememektedir. Bu durumda bireyle-
şimin iki yönünden birini teşkil eden ve ayrışmanın zemini olan özdeşlik, bireyleşim 
meselesinin dışına itilmiş olmaktadır.9

6	 Aristoteles Metafizik’inde bireyleşimi veren ilkenin madde olduğuna delil olarak yorumlanan pa-
sajlar için bkz. Aristoteles, Metafizik, çev. Ahmet Arslan (İstanbul: Sosyal Yayınları, 2017), 1016b31-
1017a3; Aristoteles, Metafizik, 1034a4-9. Krş. İbn Rüşd, Tefsîru Mâ-ba‘de’t-tabîa, çev. Muhittin Macit 
(İstanbul: Litera Yayınları, 2017), II, 284-293; Aristutâlîs, “Makâletu’l-Lâm min Kitâbi Mâ-ba‘de’t-
tabîa”, çev. İshak b. Huneyn, Aristû inde’l-Arab içinde, haz. Abdurrahman Bedevî (Kahire: Mekte-
betü’n-Nehdati’l-Mısriyye, 1947), I, 1074a31-38, 8-9. 

7	 Suretin bireyleşim ilkesi olduğuna dair ana pasajlardan birisi için bkz. Aristoteles, Metafizik, 
1071a20-30.

8	 S. Marc Cohen, “Aristotle and Individuation”, Canadian Journal of Philosophy 14/X (1984), s. 42. 
Cohen’in ilgili tartışmada madde ve suret görüşünü kabul eden yaklaşımların temsilcileri olarak 
dikkat çektiği isimler Lukasiewicz (1878-1956) ve Anscombe (1919-2001)’dur. Aristoteles’in birey-
leşim görüşü ile ilgili yaptıkları tartışmada Lukasiewicz suretin bireyleşim ilkesi olduğunu savu-
nurken, Anscombe maddenin bireyleşimi verdiğini söyler. Bu tartışmanın ayrıntıları için bkz. Jan 
Lukasiewicz and Anscombe, “Symposium: The Principle of Individuation”, 74-77; 89-96.

9	 Aristoteles’te bireyleşimi veren ilkenin madde olduğunu kabul eden çağdaş yorumculardan birisi 
olan David Ross’a göre, filozofun maddenin bireyleşim ilkesi olduğuna dair açıklamaları oldukça 



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

5

Tüm bu sorunlardan hareketle aslında Aristoteles felsefesinde madde ve sureti 
dikkate alarak bireyleşim meselesini cevaplandırma amacı bulunmadığı, dolayısıyla 
ilgili Metafizik pasajlarının bu yönde yapılmış yorumlar için yeterli kanıt değeri taşı-
madığı yönünde itirazlar da yöneltilmiştir.10 

Yeni-Platoncu şârihlerin bireyleşime dair analizlerinin önemli bir kısmı ontolojik 
bir tartışmadan ziyade bu ontolojinin sonuçları üzerine kuruludur.11 Dolayısıyla Aris-
toteles’ten tevarüs edilmiş doğrudan bireyleşime ilişkin bir tartışma hattına rastlan-
maz. Ancak bilhassa Porphyry’nin İsagoge’si ile birlikte doğal tümelle ilişkili bahisler 
etrafında bireyleşimin ele alındığının söylenmesi gerekir. Porphyry, bireyleri “hiçbir 
zaman başka bir varlıkta aynı olmayacak olan özelliklerin birleşimi (ex idiotêtôn su-
nestêken hekaston)” olarak tanımlar.12 Ona göre bireyselliği sağlayan şey, bu özelliklerin 
biricik birleşimidir. Porphyry’nin Platon’dan tevarüs ettiği “bireyin özelliklerinin salt 
toplamından ibaret olduğu” yaklaşımı ile Aristoteles’teki maddenin özelliklerin taşı-
yıcısı olan bir cevher olduğu kabulüne ilişkin telif çabası bulunsa bile13 bireyleşimin 
gerçekçi açıklaması ortaya konulmamaktadır. Zira her bir birey için özel olan bireysel 

muğlaktır ve kastedilen maddenin bileşiğe nispetle durumunun ayrıntılı ele alınmasını gerek-
tirmektedir. Ross’a göre Aristoteles’in maddeyi bireyleşim ilkesi olarak görme sebebi, onun en 
alt türün fertlerinin birincil ve aslî tözler olmalarına -en azından cevherlerdeki öncelik-sonralık 
meselesinde Metafizik’teki bağlam dikkate alındığında- ilişkin kabulde yatmaktadır. En alt türe 
mensup olan fertlerin ortaklığı surette olduğuna göre onların ayrışmalarını sağlayan ilke madde-
leri olacaktır. Dolayısıyla Ross’un vurgusu maddenin bileşiğin maddesi olarak, tahakkuk etmiş bir 
nesne üzerinden anlaşılması gerektiğidir. Bu noktadan itibaren Ross, Aristoteles’i isim vermeden 
oldukça İbn Sînâcı bir biçimde yorumlar. Ona göre Kallias ve Sokrates suret bakımından birbir-
leriyle aynı olmakla birlikte maddelerindeki farklılık sebebiyle onlarda tahakkuk etmiş insanlık 
sureti birbirlerinden farklı olmak durumundadır. Bu durumda Ross’un maddeyi bireyleşim ilkesi 
olarak kabul ettiği açıklaması, maddeyi suret birlikteliği üzerinden ele almayıp salt maddenin bi-
reyleşim ilkesi olduğunu söyleyen görüşlerden ayrılır. Zira maddenin verdiği imkân ile ona gelen 
suretin her ikisinin dikkate alındığı, dolayısıyla bileşikteki madde ve bileşikteki suretin birlikte 
bireyleşim ilkesi olduğu şeklinde bir sonuç çıkmaktadır. Ross bu yorumunun devamında Aristote-
les’in meseleyi bu şekilde ele almasının ve tüm bu ayrıntıları kendi sistemi içerisinde düşünmüş 
olmasının zor olduğunu söylemektedir. bkz. David Ross, Aristoteles, çev. Ahmet Arslan (İstanbul: 
Kabalcı Yayınları, 2011), 267-268. 

10	 Mary Louise Gill, “Individuals and Individuation in Aristotle”, Unity, Identity, and Explanation in Aris-
totle’s Metaphysics içinde, ed. T. Scaltsas-D. Charles-M. L. Gill (Oxford: Cralendon Press, 1994), 59.

11	 Richard Sorabji, “Introduction”, The Philosophy of the Commentators 200-600 AD (Logic and Metap-
hysics) içinde (London: Bristol Classical Press, 2012), 26-27.

12	 Forfiryûs, “Îsâgûcî”, Yunancadan çev. Osman bin Dımeşkî, Mantıku Aristo III içinde, thk. Abdur-
rahman Bedevî (Kuveyt: Vekaletü’l-Matbuat, 1980), 7, 16-24; krş. Porphyrios, Isagoge, çev. Betül 
Çotuksöken (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1986), 39, 7, 16-24.

13	 Sorabji, The Philosophy of the Commentators 200-600 (Logic and Metaphysics), 165.



NAZARİYAT

6

bütünlüğün duyuya indirgenmeyecek gerçekliğinin ortaya konulabilmesi için gerekli 
olan kavramsal ve teorik açıklama Porphyry felsefesinde bulunmamaktadır.14 

İbn Sinâ’ya gelinceye kadar bireyleşim meselesi tümeller sorunu içerisinde do-
ğal tümelin yapısı bağlamında ele alınmış görünmektedir. Öte yandan Yeni-Platoncu 
şârihler insan fertlerinin bu dünyadaki sürekliliği, ölüm sonrası hayatta bireylerin 
nasıl devam edeceği ve tecrübenin bireyleşim anlamını verip veremeyeceği gibi daha 
ikincil sorunlar üzerinden bireyleşimi tartışmışlardır.15 Müstakil bir ontolojik tartış-
ma olarak bireyleşim meselesinin iki yönünü oluşturan özdeşliği ve ayrışmayı sağla-
yan bütünlüklü açıklama için İbn Sînâ’nın felsefesi içerisinde geliştirdiği mahiyet ve 
isti‘dâd teorilerinin verdiği imkân ile yaptığı açıklamanın irdelenmesi gerekmektedir. 

İbn Sînâ’da Bireyleşimin Doğası: Türsel Anlamın Bireylerde Tahakkuk 
Etmesi Ne Demek?

Meşşâî bilimsel çerçeveye bağlı olarak İbn Sînâ’ya göre türsel anlam dışta türün bi-
reyleri üzerinde ortaya çıkar. Türün her bir ferdi bu anlamı taşıma hususunda ortak-
tır. İbn Sînâ bireyleşimi teşahhus (ş-h-s) kavramıyla ifade eder. Teşahhus’un gerçek-
leşme biçimlerini açıklarken de “tahassus (t-h-s)” ve “tahsis” kavramlarını kullanır. 
Bir bireyin özelleşmesini mümkün kılan şey, tümel özellikler (sıfât) içerisindeki bir 

14	 Porphyry’nin bireyleşimi niteliklerin toplamı olarak gördüğü yaklaşımı, kendisinden sonra da bi-
reyleşimi izah etmek için sıklıkla başvurulan bir açıklama olmuştur. Porphyry’den sonra Boethi-
us’un da içinde olduğu bazı yorumcular tarafından savunulan bu görüşü Ortaçağ şârihleri “eski 
görüş (antiqua opinio)” olarak adlandırmıştır. Arazlar üzerinden bireyleşimi açıklama yaklaşımı 
bilhassa 12.yüzyılın ikinci yarısından itibaren ciddi eleştirilere tâbi tutulmuştur. Bilhassa Peter 
Abelard’ın (ö. 1142) eleştirileriyle birlikte 13 ve 14.yüzyıllardaki felsefecilerin hiçbirinin ilişkilen-
dirilmek istemedikleri bir yaklaşıma dönüşmüştür. Bireyin sahip olduğu üç boyut ve kapladığı 
mekâna bağlı olarak niceliksel özelliklerini diğer arazlardan ayırarak söz konusu eleştirilerden 
korunmaya çalışan yaklaşımlar da mevcuttur. Bkz. Martin Mickave, “On The Latin Reception of 
Avicenna’s Theory of Individuation, The Arabic, Hebrew and Latin Reception of Avicenna’s Metap-
hysics içinde, ed. Dag Nikolaus Hasse-Amos Bertolacci (Berlin: De Gruyter, 2012), 339-340.

15	 İlgili tartışmalar için bkz. Plotinus, Enneads, 5.7 [18] 1 (1-7), çev. Richard Sorabji, The Philosophy of 
the Commentators (Logic and Metaphysics) içinde, 373; krş. Plotinus, Enneads, çev. Lyord P. Gerson 
vd. (Cambridge: Cambridge University Press, 2018), 606, 5.7 [18] 1 (1-7); Proclus, In Parmenides, 
824,12-825,9, çev. Glenn Morrow-John Dillon, The Philosophy of the Commentators AD (Logic and 
Metaphysics) içinde, 366-367; Proclus, Commentary on Plato’s Alcibiades, Olympiodorus, 210, 
4-16, 27’ten aktaran Olympiodorus, Life of Plato and on Plato first Alcibiades 1-9, çev. Michael Griffin 
(London, Bloomsbury Academic, 2015), 40-41; Proclus, Commentary on Plato’s Alcibiades, 204, 
3-11; 210, 5’ten aktaran Olympiodorus, Life of Plato and on Plato first Alcibiades 1-9, 41.



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

7

veya birçok özelliğin tikel bir fert üzerinde özelleşmiş bir bütün oluşturmasıdır.16 İbn 
Sînâ teşahhus ve tahassus kavramlarına ilişkin tanımlamaları ve ayrıntılı açıklamala-
rı Ta‘lîkât’ta yapar. Aşağıdaki pasajlarda her iki kavramın tanımına ve nasıl farklılaş-
tıklarına ilişkin net bir açıklamaya ulaşırız:

“Bireyleşmiş olmak (el-müteşahhıs) bir benzeri bulunmamaktır. İnsan ‘insan olması bakı-
mından’ benzeriyle bulunur ancak bireyleşmiş olması bakımından bulunamaz. Nitekim 
Zeyd’in bireyleştiği konum (vaz‘) ve mekân (eyn) ile Amr bireyleşemez.”

“Özelleşmiş olan (el-muhassis) ‘bir şey’in varlığının taayyün etmesi ve benzerlerinden ay-
rılması demektir. [Bu anlamıyla] muhassıs, ‘bir şey’in varlığı anlamına gelir. Bireyleşmiş 
ise (el-müşahhıs) bir birey olarak bilfiil mukavvim (takvîm) ve yaratılmış olmak (tekvin) 
anlamına gelmektedir.”

“Bireyleşim (et-teşahhus), [kendisi dışında] bir başkasıyla ortaklık taşımayan bireyleşmiş 
anlamlardır. Bu anlamlar konum (vaz‘), mekân (eyn) ve zamandır. Diğer sıfatlar ve lâzım-
larda ise ortaklık bulunur. Siyahlık ve beyazlık gibi.”17

İbn Sinâ peş peşe yazdığı her üç talikte özelleşme ile bireyleşim arasını dakik bir 
şekilde ayırır. Zira ona göre özelleşme (tehassus) hem türsel hem de bireysel belirle-
nim anlamında kullanılır.18 İkinci talikte görüleceği üzere özelleşmiş olan, bir şeyin 
diğerlerinden ayrılması manasındadır. Bireyleşmiş olan ise (müşahhıs) bilfiil birey 
olarak dışta bulunmuş olma anlamına gelir. Bir ferdin bireyleşimini sağlayan anlamlar 
onun sahip olduğu konum, mekân ve zamandır. Bu özellikler türün başka bir ferdine 
taşınamaması anlamında biriciktir. Özellikler arasında da özelleşme ve bireyleşimi ve-
ren olması bakımından konum öne çıkmaktadır.19 İbn Sînâ neden konumu mekânın 
ve zamanın önünde tuttuğunu bir Ta‘lîkât pasajında vurgulu bir şekilde ortaya koyar. 
Nesneye nispet edilen şeyler/özellikler, akledilir ve duyulur nispet olarak ikiye ayrılır. 
Akledilir nispetler ortaklık taşıyan anlamlardır. Duyulur nispet ise kendisi duyulur ol-
masa da duyulurda ortaya çıkması bakımından bir yerde bulunma halidir (tahayyüziy-

16	 İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, nşr. Seyyid Hüseyin Museviyan (Tahran: Müessese-i Pejûheş-i Hikmet ve Fel-
sefe-i İran, 1391), [199].

17	 İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [529], [530], [531]. Ayrıca bkz. İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [203]. 
18	 İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [236]. İbn Sînâ birçok özelleştirici ilke arasından nihai ilkenin feleklerin irade-

li hareketi olduğunu söyler. Bkz. İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [524], [573].
19	 İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [727]. Maddî suretin ve arazın “bir konuda bulunması” bakımından bireyleşme, 

bir konuda bulunmaksızın bizatihi kendisiyle bireyleşme veya türü şahsına münhasır gök cisimle-
rinde olduğu gibi kendi suretiyle bireyleşmeye dair anlatım için bkz. İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [270].



NAZARİYAT

8

ye). Tahayyüz ise mekânsal (mekâniyye) ya da konumsal (vaz‘iyye) olur.20 Mekânsallık-
ta ortaklık bulunur. Bir mekân diğerinden mekân olması bakımından ayrışmaz. Ayrışma 
olması için mekâna eklenen bir başka anlam olması lâzım ki o da konumdur (vaz‘). Bu 
durum İbn Sînâ açısından konumun hem zamanı hem de mekânı bireyselleştirmesi 
bağlamında da yorumlanır. Ona göre zaman kendisine tâbi belirli bir feleğin konumu-
na bağlı olarak farklılaşır. Mekânın bireyleşiminin ilkesi de konumdur. Zira mekân, 
bulunuşun kendisine izafe edildiği bir konumsallıkla bir diğer mekândan ayrışır.21 
Konum ise bir başka konumdan kendisi dışında bir anlamla değil zâtî olarak ayrışır. 
Konumsallıkla bireyleşen bu anlamın tamamlanabilmesi için ise tek bir konumsallı-
ğa çok sayıda arazın eklenmesi gerekir. Bu durumda zamansal farklılaşma olmasa da 
bireyleşim tamamlandığı için bireysel anlam tahakkuk etmiş olur.22 

Bazı pasajlarda konumun yanına zamanı da koyan İbn Sînâ, konumun değişebi-
lirliğinden hareketle oradaki bireyleşim anlamının nasıl devam edeceği veya devam 
edemeyip iptal mi olacağı sorusunu sorar ancak cevaplandırmaz.23 İşte Ta‘lîkât pa-
sajında sorulan bu sorunun cevabı onun kendinde mahiyet görüşüyle olan ilişkisi 
üzerinden aşağıda ayrıntılı olarak ele alınacaktır. İbn Sînâ bireyleşim anlamının nasıl 
tahakkuk ettiğini soran bir Mübahasât pasajında ise konumu akla getirecek şekilde 
lâzım bir arazın kendinde bireyleşim anlamını veren olmadığını; bilakis dışta bu-
lunması bakımından mahiyet ve ona bağlı olarak ilişen gereğin (lâhıkun lâzımun) 
bireyleşim anlamını verdiğini söyler.24 Aslında bu cevap öncelikle mahiyetin dışsal 
tahakkukunun, ilksel lâzım olan konumu zâtî olarak öncelemesi gerektiğini de orta-
ya koymaktadır. Nitekim bireylerdeki bireyleşim anlamının sebebi, bizzat onda bu-

20	 İbn Sînâ’nın bireyler arasındaki ayrımın bireylere nispet edilecek herhangi bir özellikle değil an-
cak bir yerde bulunma ile olacağına ve bunun da tahayyüz nispeti ile gerçekleştiğine dair Müba-
hasât’taki açıklamaları için bkz. İbn Sînâ, el-Mübâhasât, thk. Muhsin Bidafer (Tahran, Müessese-i 
Pejûheşha-yı Hikmet ve Felsefe-i İran, 1396), 493-494, 1293-1301.

21	 İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [791].
22	 İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [376]. İbn Sînâ her ne kadar konumu zatıyla bireyleşimi veren ilke olarak ayır-

sa da zaman zaman konum ve mekânı birlikte zikretmeye devam eder. Bkz. İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, 
[524], [525]. Cismin “hal”leri olarak kabul edilen siyahlık-beyazlık gibi arazlar ile zaman, mekân 
ve konumda bulunmanın cisme “nispet”i arasındaki ayrım için bkz. İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [466]. 
Aynı vurgu insan fertlerinin izafetler ile bireyleştiği vurgusunda da görülebilir. et-Ta‘lîkât, [783]. 
Türün bireyleri arasında bir bireyin kendisine özdeşliğinin, onun dıştaki mahiyeti sonrasında tek 
bir anda ilişen tek bir konum ve o konuma nispetle ilişen özellikler üzerinden sağlandığına ilişkin 
açıklama için bkz. İbn Sînâ, Mübahasât, 261, 575-577.

23	 İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [788], [790].
24	 İbn Sînâ, Mübahasât, 262, 581-583.



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

9

lunan bireysel tahakkuktur ki25 onu mümkün kılan da mahiyetin dışta bulunuşunun 
o ferde özgü olmasıdır.  

Dışta bulunan bireylerin tanınmasına ve ayrıştırılmasına ilişkin bilgi ise duyum-
sama yoluyla elde edilir. Türsel anlamın birey üzerinden tahakkuk etmesinin duyum-
samaya nasıl konu olduğu, duyumsamayla birlikte yapılacak ayrışmanın mahiyetinin 
de ayrıca incelenmesi gerekmektedir. İbn Sînâ bu meseleyi metafizik ve fizik bahisle-
rinde oldukça ayrıntılı bir şekilde ele almaktadır.26 Bu bağlamda doğadaki oluşta esas 
amaçlanan şeyin türsel anlamın kendisi olduğunu, fertlerin ise bu türsel anlamı taşı-
maları bakımından dolaylı olarak amaçlandığını vurgulamaktadır. Nitekim ona göre 
oluştaki ilksel ve hakikî olan gaye, değişimleri ve süreksizlikleri itibariyle doğrudan 
fertler değil; türün onlar tarafından taşınan ortak/tümel doğasının tahakkukudur. 
Peki, fertlerin sürekli olarak oluşup bozulması ve belirli bir ferdin süreksizliğinin ya-
nısıra fertlerin birbiri ardına gelmesi itibariyle bir süreklilik oluşturmasını ve böylece 
kesintisiz bir şekilde türün devamlılığını sağlamasını nasıl anlamak gerekir? Böylesi 
bir açıklamada bireydeki türlük anlamı ile mahiyeti itibariyle tür nasıl ele alınmalı-
dır? İbn Sînâ aşağıdaki pasajda bu soruların cevaplarını arar: 

“Amacın fertlerin sonsuzluğu olduğunu kabul edersek şahısların sonsuzluğu, her şahsın 
anlamından başka olacaktır. Şahısların birbiri ardına sonsuza kadar gitmesinin nedeni, 
bir sonsuzluğun diğer sonsuzluğu izlemesi değildir. Öyleyse gerçekte gaye, burada mev-
cuttur. Bu gaye belirsiz bir ferdin (şahs münteşir) varlığıdır veya şahısların sonsuzluğudur. 
Sonra diğer şahsa, üçüncüye, dördüncüye götüren şahıs, tümel doğanın (et-tabî‘atü’l-kül-
liyye) değil; tikel doğanın (et-tabî‘atü’l-cüz’iyye) gayesidir. [Belirli bir şahıs] tikel doğanın 
gayesi olunca ondan sonra [bir] başka [şahıs] o tikel doğanın gayesi ve amacı olamaz.”27

İbn Sînâ pasajda her bir şahsın “o olması bakımından” bir sonsuzluğundan bah-
sedilemeyeceğini söyler. Müstakil fertler kendileri itibariyle birim olarak bir sonsuz-
luk anlamı ifade etmezler. Olan ve bozulan türün fertleri bizatihi o oluş-bozuluşun 
kendi sürekliliği ve akışı içerisinde adeta oluşun tamamına yayılan ancak kendinde 
belirlenimi olmayan (şahs münteşir) bir süreklilik taşır. Her bir şahıstaki türsel an-

25	 İbn Sînâ, Mübahasât, 376, 966-967.
26	 Tikellerden tümele özelden genele geçişin hangi aşamalarla gerçekleştiği ve tümele ulaşmaya 

ilişkin hazırlık sağlayan insanî idrak güçlerine dair bir anlatım için bkz. Ömer Türker, İbn Sînâ 
Felsefesinde Metafizik Bilginin İmkânı Sorunu (İstanbul: İSAM Yayınları, 2010), 157-173. 

27	 İbn Sînâ, Şifâ/el-İlâhiyyât, thk. G. Kanavâtî-S. Zâyed (Kahire: 1960), 290-291, 10-3; krş. İbn Sînâ, Me-
tafizik II (el-İlâhiyyat), çev. Ekrem Demirli-Ömer Türker (İstanbul: Litera Yayınları, 2005), 37, 8-19. 



NAZARİYAT

10

lam ise bizatihi onda bulunması itibariyle sadece o ferde özgüdür. Bu sebeple İbn 
Sînâ tümel doğanın fertte bulunuşunu tikel doğa olarak ifade etmiştir. Bunun nedeni 
fertteki türsel anlamın, “o fertte bulunması” itibariyle bir ortaklık taşımamasıdır. Do-
layısıyla İbn Sînâ, fertlerin oluşundaki türsel anlamın sürekliliği dikkate alındığında 
fertten ferde taşınan türsel anlamın kendinde ortak iken; fertte bulunuşu itibariyle 
ortak olmadığına dikkat çeker.28 

Doğada amaçlanan şeyin ne olduğuna ilişkin meselede İbn Sînâ, bireyin neden bi-
rey olarak doğada gaye olamayacağını sorunsallaştırır. Ona göre doğada amaçlanan ne 
mutlak olarak cisim ne de mutlak olarak canlıdır. Doğada aslolan ve bilinmesi amaç-
lanan, dışta herhangi bir fert olarak taayyün eden türsel doğalardır (fe-inne’l-maksûde 
fî’t-tabî‘ati leyse en-yûcede hayevânun mutlaken ve-lâ cismun mutlaken. Bel en-tûcede 
tabâi‘u’n-nevi‘yyâti, ve’t-tabî‘atu’n-nev‘iyyetu izâ vucidet fi’l-a‘yâni kâne şahsen mâ). 
Öyleyse amaç türlerin doğalarının dışta fertler olarak bulunmasıdır. Ancak İbn Sînâ 
şahısların “belirli bir fert” olarak (eş-şahsu’l-‘ayn) doğada amaçlanan olamayacağını; 
ancak “şu fert” olarak özelleşmiş şekilde o fertte bulunan tikel doğa (et-tabî‘atü’l-cüz‘iy-
ye) bakımından amaçlanabileceğini söyler. Doğanın bütünlüğü söz konusu olduğun-
da bu, anlaşılabilir bir durumdur. Zira türün fertlerinin bizzat o fert olmaları itibariyle 
doğada amaçlanan olması halinde, o ferdin oluş-bozuluş içerisinde ortadan kalkması 
varlıkların düzeninde bir eksiklik meydana getirirdi. Böylesi bir eksikliğin ortaya çık-
maması için ferdin varlığıyla amaçlanan, türün doğası olmak durumundadır. Dış dün-
yada türsel doğa kendisi olması bakımından taayyün etmemiş olsa da yetkin ve tümel 
gayedir. Dolayısıyla doğada bulunuşu bakımından en iyi bilinen odur.29 

İbn Sînâ dışta bulunuşları/taayyün etmeleri itibariyle bireylerin mekânsal ola-
rak öncelik ve sonralıklarını belirleyecek aklî bir ilkenin bulunmadığını söyler. Do-
layısıyla bireylerin dışta bulunuşlarının, o birey olarak mekânsal konumlanışını ve 

28	 Oluş ve bozuluş esnasında ortaya çıkan kesintililiğin bir süreklilik olarak anlaşılmasını sağlayan 
şey ard ardalık durumudur. İbn Sînâ türün bir ferdinin bozulup diğerinin meydana gelmesi süre-
cinde değişimde sürekli kalanın, bireylerin ard arda gelmek suretiyle oluşturduğu türsel anlamın 
sürekliliği olduğunu söyler. Bkz. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, thk. Müctebâ ez-Zâriî‘ (Kum: Mü-
essesetü Büstanü’l-kitâb, 2013), 300. krş. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, tercüme ve şerh. Hasan 
Melikşâhî, Türkçe çev. Tahir Uluç (İstanbul: Ketebe Yayınları, 2021), 384. İbn Sînâ Mübahasât’ta mi-
zaçta meydana gelen değişimlere rağmen bireysel bütünlüğün nasıl korunduğuna ilişkin soruyu 
bireyin cevherî birliğinin sürmesi üzerinden cevaplar ve bunun ancak zâtî şuur ile bilinebileceğini 
söyler. Bkz. İbn Sînâ, Mübahasât, 213-214.

29	 İbn Sînâ, Fizik I (es-Semâ‘u’t-tabî‘î), çev. Muhittin Macit-Ferruh Özpilavcı (İstanbul: Litera Yayınla-
rı, 2014), 6, 8-20. 



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

11

diğer bireylerden ayrışmasını sağlayacak bir mekânsal belirlenime aklî olarak sı-
nır çizilemeyişi, ona dair ancak nefsin iç ve dış güçlerinin algılaması bakımından 
bir ayrışma sağlanacağını gösterir. Tam da bu sebeple İbn Sînâ, bireylerin algılama 
açısından tümellere göre daha iyi bilinebileceğini söyler (fe-hîneizin tekûnu eş-şah-
siyyâtu e‘rafu indenâ mine’l-külliyyâti). Zira bireyler içteki duyumsama kuvvesinde 
(el-kuvvetu’l-hâsse) resmedildikten sonra akıl, bireylerdeki ortaklıkları ve farklılıkları 
ayrıştırarak onlardaki genel/ortak türsel doğaları ortaya çıkartır.30 İbn Sînâ’nın bu an-
latımında bireylerin ayrıştırılmasının tek yolu onların duyusal olarak algılanmasıdır.31 

Duyumsamanın yeterli olmadığı durumda bireye özgü bir belirlenimin tespit 
edilememesi halinde onun nasıl isimlendirileceğine ve genel anlamların bireye nasıl 
yükleneceğine ilişkin meseleler İbn Sînâ tarafından es-Semâu’t-tabî‘î’de ele alınır. İç 
ve dış idrak güçlerinin duyumsaması dikkate alındığında genelden özele doğru giden 
bir algılama süreci işlemektedir. Ancak yukarıda da vurguladığımız gibi bu duyusal 
bir idraktir ve özelleşmenin son noktası olan bireyleşmeye dair aklî bir kavrayış ver-
mez. İbn Sînâ genelden özele giden idrak sürecini şöyle açıklar: 

“Tikellerin idraki duyumsama (el-hiss) ve tahayyül etme üzerinedir. [Bu algılama] genel an-
lama (en-ma‘na’l-‘âmme) en yakın olan ilk şeyden başlayarak şahsın tasavvur edilmesidir ki 
sonunda her açıdan salt birey olması bakımından bireyin tasavvuruna ulaşılır. Bunun nasıl 
olduğuna ilişkin açıklama şöyledir: Cisim genel bir anlamdır ve cisim olması bakımından 
“bu cisim” olarak bireyleşir. Canlı da genel bir anlamdır ve cisimden daha özeldir ve canlı 
olması bakımından “bu canlı” olarak bireyleşir. İnsan da genel bir anlamdır ve canlıdan 
daha özeldir ve insan olması bakımından “bu insan” olarak bireyleşir. Bu sıralamayı idrak 
gücüyle (el-kuvvetu’l-müdrike) ilişkilendirip bunda da iki tür arasındaki sıralamaya riayet 
ettiğimizde genele benzeyen ve onunla en yakın ilişkide olanın daha bilinir olduğunu fark 
ederiz. Duyumsama ve mütehayyilenin o şeyi “bu cisim” ve “bu canlı” olarak idrak etmediği 
müddetçe “bu insan” olarak idrak etmesi mümkün değildir. Uzaktan bakıldığında bazen 
onun bu cisim olduğu idrak edilebilirken; bu insan olduğu idrak edilemeyebilir. [Bu du-
rumda] duyumsamanın da bu açıdan aklın durumu gibi olduğu ve genelle ilişkili olanın 
duyu açısından da daha bilinir olduğu ortaya çıkmış ve açıklık kazanmıştır.”32 

30	 İbn Sînâ, Fizik I (es-Semâ‘u’t-tabî‘î), 7, 5-18.
31	 İbn Sînâ tikel bireydeki akledilir anlamın onun duyulur suretiyle örtüşmesini Ta‘lîkât’ta sarih bir 

şekilde şöyle ifade eder: “Her bir tikel şahıs, duyumsanabilir oluşuyla mutâbık olarak akledilirdir. 
(ve-li-külli şahsin cüziyyin ma‘kûlun mutâbıkun li-mahsûsihî). Bkz. İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [10].

32	 Avicenna, The Physics of The Healing, çev. ve thk. Jon McGinnis (Provo-Utah: Brigham Young Uni-
versity Press, 2009), 1-11; krş. İbn Sînâ, Fizik I (es-Semâ‘u’t-tabî‘î), 8, 1-15. Tikellerin illetleri, sebepleri 
ve gerekleri yoluyla bilinemeyeceğine ilişkin Ta‘lîkât’taki açıklama için bkz. İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, 
[637].



NAZARİYAT

12

Genel anlamlar en yüksek cins ve kademeli bir şekilde alt cinsler ve türler arasın-
da aşağı doğru sıralanır. Duyusal algı ilk olarak nesnenin en yüksek cinsi olan “cisim”-
liğini idrak eder ve ardından alt cins olarak canlılık ve onun ardından diğer ikisine 
kıyaslandığında daha özelleşmiş bir genel anlam olarak insanlık gelir. Bu sebeple İbn 
Sînâ da sadece karşıda bir nesne bulunduğuna ilişkin bir idrak durumunda onun “ci-
sim” olduğunun fark edildiğini söyler. Daha detaylı bir duyumsamada o cismin canlı 
olup olmadığı idrak edilir. Duyumsamanın bir derece daha ayrıntılandığı durumda 
ise o canlının bir insan veya başka bir canlı türü olduğu anlaşılır. 

Nesneye ilişkin ilksel duyumsamada salt cisim oluşunun idrak edilmesi tıpkı ak-
ledilir bir anlam olarak tümel-tikel ilişkisinde tümelin daha bilinir olmasına benze-
mektedir. Dolayısıyla orada bir bireyin olduğuna dair ilksel algı, o bireyin, türleşmiş 
ve bireyleşmiş özel anlamı bakımından değil; onun en genel anlamı olan cisimliği ba-
kımındandır. İbn Sînâ bireylik üzerinde en genel anlamın idraki olarak gerçekleşen 
bu durumu “ferdi münteşir” kavramıyla ifade eder. Bu kavram en genel olan cismin 
belirsiz bir fert üzerinden algılanmasını ifade etmek üzere kullanılmıştır. İbn Sînâ 
zaman bakımından dikkate alındığında tahayyül gücünün, özelliklerini sınırlandır-
maksızın türün bireyine ilişkin idraki duyudan elde edebileceğini söyler. Mesela bir 
bebeğin tahayyül gücünde ilk resmedilen suret, babası olmayan adamla babasını 
veya annesi olmayan kadın ile annesini ayrıştırmaya imkân vermeyen belirsiz bir er-
kek ve kadın bireyinin suretidir. Bunun ardından bir ayrım gerçekleşir ve annesi ile 
babası, onun dışındaki kadın ve erkeklerden “o anne ve o baba” olmaları itibariyle 
ayrışır. Ardından yavaş yavaş başka bireyler bebeğin tahayyülünde ayrışmaya başlar. 
Bebeğin zihninde resmolunan bu hayal, özelleşmemiş mutlak insan bireyidir ve be-
lirlenmemiş olması itibariyle “belirsiz fert (şahs münteşir)” olarak adlandırılır. Bu al-
gının nasıl gerçekleştiğini ve farklı farklı cinslere sahip olan genel anlamların hepsine 
ancak isim ortaklığı yoluyla (iştirâku’l-ism) belirsiz fert denilebileceğini açıkladıktan 
sonra İbn Sînâ belirsiz birey ile özelleşmiş bireyin nasıl farklılaştığını ele alır:

“…[Bir şeye] ‘belirsiz birey’ denildiği zaman, uzakta bulunan bir bireyin canlı yahut in-
san oluşu idrak edilmeksizin duyuda cisim olarak resmolunması kastedilir. Bu sebeple 
onların tamamına belirsiz birey denilmesi isim ortaklığı yoluyladır. Belirsiz fert lafzından 
anlaşılan ilk anlam, kendisine nispet edilmiş türün fertlerinden nasıl olduğu ve hangi 
fert olduğu belirli olmayan herhangi bir fert oluşudur. Herhangi bir adam veya herhangi 
bir kadın böyledir. Buna göre sanki [belirsiz] bireyin anlamı şöyledir: Tanımda kendisi-
ne ortak olanların sayısına bölünmeyen birey, bir türsellik ve sınıfsallık için vaz‘ edilmiş 
olan doğa anlamına katılır ve [böylece] bu iki anlamdan tek bir anlam ortaya çıkar ki o 



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

13

da özelleşmemiş olan belirsiz bireydir. Sanki o, “Düşünen ölümlü canlı tek bir şeydir” 
sözümüzün delalet ettiği anlama benzer. [Anlam açısından] bir çokluğa söylenmez ve 
bu tanımla tanımlanır. Böylece bireyliğin tanımı, türsel doğanın tanımına göreli olmuş olur 
(fe-yekûnu haddu’ş-şahsiyyeti muzâfen ilâ haddi’t-tabî‘ati’n-nev‘iyyeti). Özetle bu özelleş-
memiş bir bireydir (şahsun gayru muayyen). Diğeri ise “özelleşmiş cisimsel bu birey”dir ve 
onun bir başkası olması uygun olmaz. Ancak zihinde derecelenmesi sebebiyle canlılık ve 
cansızlık anlamına zihinde göreli olarak kabul edilebilir. Kendinde [özelleşmiş bireyliği 
itibariyle] bu cisimselliğe göreli olması yani iki ayrı anlam olarak kabul edilmeleri müm-
kün değildir. Birinci anlamdaki belirsiz bireyin varlıkta bu cinsten veya tek bir türden 
herhangi bir birey olması zihin açısından uygundur. İkinci anlamda ise [özelleşmiş bu 
bireyin] zihinde bu türün herhangi bir bireyi olması uygun değildir. Bilakis [o birey] bu 
özelleşmiş biricik olandan başkası olamaz. Ancak zihinde imkân ve derecelenme bakı-
mından ve onların taayyün etmelerine kıyas edildiğinde mesela özelleşmiş/belirli bir 
cansızlık olmadan özelleşmiş bir canlılığın veya canlılık olmaksızın cansızlığın taayyün 
etmiş olması mümkündür. Böyle bir hükümden sonra o özelleşmiş şeyin kendinde iki şey 
olması mümkün değildir. Aksine o, [o anlamlardan] birisi olarak özelleşmiştir.”33

İbn Sînâ bu pasajda belirsiz birey ile özelleşerek tahakkuk etmiş bireyi dışta 
ve zihinde bulunuşları bakımından iki açıdan ele alır. Belirsiz fert dışta ve zihinde 
bulunuşu bakımından farklılaşmaz. Kendisine hangi cins ve tür anlamının söylen-
diği belirli olmayan bir bireye belirsiz birey denilmektedir. Kendiliği itibariyle tane 
olduğu için bir çokluk barındırmaz ancak belirsizliği sebebiyle ne olduğu tespit edi-
lemeyen tümel bir anlamı taşır ve ayrıntılı idrake konu olmadığı için tümel anlamlar 
arasındaki genellik-özellik ilişkisi belirlenemediğinden “belirsiz” olarak isimlendiri-
lir. Tam da bu belirsizlik sebebiyle duyumsanması ve o duyumsamanın resmi birebir 
örtüşür. Zira oradaki bireyin taşıması muhtemel tümel anlamlar arasındaki derece-
lenme bilinmemektedir. 

Belirsiz birey mutlaka genel anlamlardan birisine nispetle düşünülürken; özel-
leşmiş olduğu idrak edilen bireye nispetle değil; kendisinin duyumsanması üzerin-
den idrak edilir. Zihninde bulunuşu itibariyle mesela insanın cisim oluşu veya canlı 
oluşu düşünülebilir. Ancak özelleşmiş şekilde bireyin idrak edilmesinin ardından, 
bir de cisim ve canlı oluşun ona ayrı ayrı nispet edilmesi mümkün değildir. İbn Sînâ 
zihinde genel anlamdan özele doğru gidişi dikkate almadan insan için bu genel an-

33	 Avicenna, The Physics of The Healing, 9, 2-20; krş. İbn Sînâ, Fizik I (es-Semâ‘u’t-tabî‘î), 9-10, 3-6. 
Ferdun münteşir’e dair Burhân’daki açıklama için bkz. İbn Sînâ, Şifâ/el-Burhân, thk. E. A. Afîfî 
(Kahire, 1956), 332; krş. İbn Sînâ, İkinci Analitikler (el-Burhân), çev. Ömer Türker (İstanbul: Litera 
Yayınları, 2006), 265, 12-21. 



NAZARİYAT

14

lamlardan her biri arasında geçişler yapılacağını fakat bunun belirsiz bireyde olduğu 
gibi cisim, canlı, türlüğün aynı düzeyde nispet yapılması anlamına gelmediğini özel-
likle vurgular. Tıpkı bebeğin algısında olduğu gibi orada herhangi bir insan bireyi 
olduğu algılandıktan sonra onun diğerlerinden anne ve baba olarak ayrıştırılması ise 
yine duyumsamaya ilişkin ayrıntıda ortaya çıkmaktadır. Duyusal idrakin ötesinde o 
anneyi o olarak tanımanın nasıl mümkün olduğu sorusu ise başka bir meseledir. Zira 
duyumsama ve onun zihinde oluşturduğu resim, bireyin o birey oluşunun mahiyeti-
ne ilişkin bir idrak vermemektedir.

İbn Sînâ’nın anlatımında belirsiz birey ve özelleşmiş bireyin birbirinden farkı da 
duyumsamanın ardından tahayyül gücü ile zihinde oluşan resme dairdir. Bireye özgü 
ayrışmanın nasıl gerçekleştiği, maddesi ve suretinden oluşan bütünün kendisi dışın-
dakilerden nasıl ayrıştığı, o bireyi diğerlerinden ayrı kılan arazî özelliklerin kendinde 
bir bireysel ayrışmayı verip vermeyeceği sorularını tümel-tikel ilişkisi ve mahiyetin 
ontolojik konumu bağlamında aşağıdaki başlıklarda ele alacağım. 

Bireyleşim Ontolojisi Bağlamında İsti‘dâdî Özellikler ve Mahiyet Teorisi 

Bireyleşimin iki veçhesinden birisi olan “türün bireylerinin birbirinden ayrışmasının 
nasıl sağlanacağı” meselesi arazların/özelliklerin mahiyeti, çeşitleri, dıştaki bireye 
yüklenmesi bağlamında ele alınır. Buradaki temel mesele nesneye ilişen hangi tür 
özelliklerin türsel ortaklığı verdiği; hangi tür özelliklerin ise bireysel farklılığı sağ-
ladığıdır. Türsel ortaklık sağlayan özelliklerin nesnenin maddesine ilişmesinde her-
hangi bir farklılık olup olmadığının da ayrıca soruşturulması gerekir. İbn Sînâ’nın 
teorisinde nesnede ortaya çıkacak her türden özellik birincil ve ikincil isti‘dâdlara 
bağlıdır.34 Birincil isti‘dâdlar kavramsallaştırmasını doğal nesnenin oluşu öncesindeki 
maddesel hazırlıkların bütünü için kullanmaktayım. İkincil isti‘dâdlar ise doğal nes-
nenin dışta bilfiil tahakkuku sonrasında sergilediği özelliklere ve fiillerin meydana 
gelmesi için yapılan hazırlıklara işaret eder.35 Bu bağlamda ikincil isti‘dâdlar doğal 

34	 İbn Sînâcı doğal isti‘dâd teorisinin genel çerçevesi ve Antik-Helenistik felsefî gelenekte nasıl bir 
dönüşüm yaptığına dair bkz. İbrahim Halil Üçer, “Aristotelesçi Dunamis’in Dönüşümü: İbn Sînâcı 
Doğal İsti‘dâd ve Teheyyu’ Anlayışı Üzerine”, Nazariyat İslam Felsefe ve Bilim Tarihi Araştırmaları 
Dergisi 2/3 (Ekim 2015): 35-74.

35	 İbn Sînâ bu iki anlamı kuşatacak şekilde türsel ve bireysel farklılaşmaya imkân veren şeyin, türler 
ve bireyler arasındaki isti‘dâd ve imkân anlamının farklılaşması olduğunu söyler. Bkz. İbn Sînâ, 
et-Ta‘lîkât, [5].



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

15

ve irâde-ihtiyar kaynaklı olmak üzere ikiye ayrılır. Doğal kaynaklı ikincil isti‘dâdlar, 
unsurların, madenlerin ve bitkilerin sergilediği her türlü duyulur nitelikte ve onlara 
ilişkin değişimlerde kullanılır. Duyulur nitelikler sahip olunan suretin bir lâzımı/ge-
reği olarak ortaya çıkar. Dolayısıyla sahip olunan surete ilişkin hazırlık olan birincil 
isti‘dâd üzerinden dolaylı olarak açıklanır. Duyulur nitelikler dışta tezahür etmesi 
itibariyle ikincil doğal isti‘dâdlar kapsamındayken; suretin gereği olması onu oluş 
öncesi o surete ilişkin hazırlık anlamındaki birincil isti‘dâda bağlar. Böylelikle ikincil 
isti‘dâdlar birincil isti‘dâdların imkân verdiği bir zeminde ortaya çıkar. 

Doğal kaynaklı ikincil isti‘dâdlara ilişkin değişimler ise nesnelerdeki niteliksel 
değişimlerin açıklanması bakımındandır. Ateşin suyu kendisindeki sıcaklık niteli-
ğinin etkisiyle ısıtması için suda ısınmaya ilişkin tam isti‘dâdın bulunması gerekir. 
Oluşu gerektirecek bir isti‘dâd olmadığı için ateşin suya teması bitince ısınan suda, 
ısınma niteliği gider ve su, sûrî doğasının gereği olan soğukluk niteliğine geri döner. 
Dolayısıyla doğal nesnedeki değişimler de ikincil isti‘dâd bağlamında açıklanır. Hay-
vanların ve insanların suretlerinin gereği olarak ortaya çıkan niteliklerin açıklanma-
sı da birincil isti‘dâda atıfla gerçekleşir. Hayvanlardaki irade aracılığıyla gerçekleşen 
hareketin onlarda ortaya çıkartacağı yeni durumlara ilişkin oluşacak isti‘dâd ise irade 
kaynaklı isti‘dâdlardır. Mesela avlanma niteliğine sahip bir aslanın belirli bir av için 
hazırlığı ve buna yönelik iradesi nispetinde ortaya çıkan isti‘dâdın, ikincil isti‘dâd 
kapsamında değerlendirilmesi gerekir. Eğitilmeye müsait hayvanlarda ortaya çıkan 
özellikler de bu kapsamda ele alınabilir. Bir köpeğin eğitilerek av ve arama kurtarma 
gibi işlerde maharet kazanması böylesi bir duruma örnektir. İnsanın irade ve bilhas-
sa ihtiyârıyla yaptığı hareketlerle oluşan isti‘dâd ise, nefste ortaya çıkacak niteliklere 
ilişkin hazırlığı sağlar. Bu bağlamda insanın eylemleri iş-meslek, ahlâk vs. konu olan 
hal ve melekelerin kazanımına yöneliktir. İnsanda ortaya çıkacak her türden özellik, 
iradî ve ihtiyârî hareketlere bağlı olarak ortaya çıkan ikincil isti‘dâdlar sonrasında ta-
hakkuk eder. İbn Sînâ’nın hem türlerin oluşumunda hem de bireylerin ayrışmasında 
isti‘dâd üzerinden her türlü “fiil”i önceleyecek bir hazırlığa dikkat çekmesi onun is-
ti‘dâd üzerinden türlerin ve bireylerin bilfiil olmalarına ilişkin bütünlüklü bir açık-
lama yaptığını ve fiilin her iki durumda da hazırlığın sonucunda “dışarıdan bir fiil 
kaynağından” gelmesine ilişkin vurgusu bakımından oldukça önemlidir.36 

İbn Sînâ özellikler bütününün tespitinin bir bireyin tanınması ve ona işaret edil-
mesi için yeterli olmadığını söyler. Bu kabul onun felsefesinde kurucu kavramlardan 

36	 İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [37].



NAZARİYAT

16

birisi olan mahiyeti dikkate alarak bir bireyleşim açıklaması yapmasına imkân verir. 
Mahiyet, bireyleşim meselesinde İbn Sînâ’nın cevabını belirleyen ve haddizatında 
özellikler alanının bireysel ayrışmaya imkân vermesini sağlayan esas zemindir. İbn 
Sînâ nesnelerin mahiyetlerini “kendinde, dışta ve zihinde” olarak üç ayrı itibar bakı-
mından inceler. Dışta ve zihinde olan mahiyeti herhangi bir bulunuş haline nispet 
edilemeyecek “kendinde mahiyet”e bağlar. Kendinde mahiyet görüşü ile İbn Sînâ’nın 
kurduğu ortak ontolojik zemin37, dışta tikellerde bulunan bir türsel suretin “o bireyde 
bulunuşu itibariyle biricik” olmasına ve sureti veya maddesinin gereği olarak ona ili-
şen arazların oluşturduğu bütün itibariyle tekliğine imkân vermektedir. 

İbn Sînâ, Aristotelesçi cevher-araz ayrımını kendinde mahiyet ve o mahiye-
te dışta ve zihinde olmak bakımından ilişen arazlar çerçevesinde yeni bir bağlama 
oturtur.38 Böylece tümel ve tikel cevherdeki anlam, mahiyetin ortaklığında birleşmiş 
ve ona ilişkin farklılıklar dışta ve zihinde olmaya atfedilmiştir. Kendinde mahiyet/
mutlak mahiyet  (el-mâhiyyetu min haysu hiye)  dışta ve zihinde olması bakımından 
ilişenlerin dikkate alınmadığı bir “kendilik düzlemi”ni ifade eder.39 Dışta bulunması 

37	 Bu ortak zeminin nasıl kurulduğuna dair açıklama için bkz. Ömer Türker, “Varlık ve Anlam: Bil-
gi ve Bilinenin Özdeşliği Üzerine”, Nazariyat İslâm Felsefe ve Bilim Tarihi Araştırmaları Dergisi 1/1 
(Ekim 2014): 36-39. 

38	 İbn Sînâ bu yeni bağlama kendisi de dikkat çeker ve tümel-tikel lafızların daha önceki literatürde 
yapılan taksiminden ayrılarak kendinde mahiyet teorisi çerçevesinde şekillenen mahiyet teorisini 
vermesinin ardından tümelin tikele yüklemlenmesini buna göre ele alacağını söyler. bkz. İbn Sînâ, 
el-Medhal (Mantığa Giriş), çev. Ömer Türker (İstanbul: Litera Yayınları, 2006), 21, 22-24. Silvia di 
Vincenzo, Medhal metnine ilişkin yaptığı ayrıntılı çalışmasında İbn Sînâ’nın bu metni ile mantığı 
ontolojiden arındırıp ayrı bir bilim olarak tesis ettiğini iddia etmektedir. Oysa İbn Sînâ ontolojisi-
nin temel teorilerinden birisi olan kendinde mahiyet teorisi temelli olarak tümel ve tikel ilişkisini 
yeniden ele alması onun tam tersi istikamette bir tercihte bulunduğunu ortaya koymaktadır. Vin-
cenzo’nun söz konusu yaklaşımı için bkz. Silvia di Vincenzo, Isagoge, The Healing, Logic: Isagoge 
(Berlin: De Gruyter, 2021), LXVII. İbn Sînâ’nın el-Medhal’de tümelleri ele alışına dair yapılmış tas-
viri bir çalışma için bkz. Michael Marmura, “Avicenna’s Chapter on Universals in the Isagoge of his 
Shifā’”, Islam Past and Present Challenge: Studies in Honour of W. M. Watt içinde, ed. A. T. Welch-P. 
Cachia (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1979), 34-56.

39	 İbn Sînâ’nın kendinde mahiyet kabulü, Aristoteles’ten itibaren büyük bir aporia olarak felsefî ge-
lenekler içerisinde tartışılan tümellerin önceliği-sonralığı meselesinde, İbn Sînâ’nın kendisinden 
sonrasını etkileyip dönüştürecek önemli bir yaklaşım olarak görülmelidir. İbn Sînâ’nın tümeller 
teorisine dair yapılmış sınırlı sayıdaki çalışma, onun kendinde mahiyet görüşünün hem tümel-
lerin kendi içerisindeki öncelik-sonralığın hem de tikel-tümel cevherler arasında öncelik-sonra-
lığın belirlenmesinde kritik bir rol oynadığını göstermiştir. Bu mesele merkezinde Benevich, İbn 
Sînâ’nın ilgili sorunlara dair çözümünün, çağdaş çalışmalarda söylendiği gibi İskenderci tümeller 
açıklamasına dahil edilemeyeceği ve burada varlık-mahiyet ayrımı üzerinden kendinde mahiyetin 
devreye girdiği yeni bir yaklaşımın olduğunu İskender, Yahya b. Adî (ö. 975) ile karşılaştırmalı bir 



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

17

bakımından mahiyete, dış dünyadaki varlığa özgü arazlar ilişecektir. Bunlar dışta bu-
lunan şeyin maddesi açısından ilişeceği gibi sureti açısından da ilişmektedir. Suret 

biçimde ortaya koymaktadır. Benevich’e göre eğer İskender ve Yahya b. Adî’nin yaptığı gibi tümel 
doğalar madde aracılığıyla açıklanırsa tümeller tikelleri önceler ancak eğer İbn Sînâ›nın yaptığı 
gibi cins anlamları üzerinden açıklanırsa tümel doğalar tikellere nispetle ikincil olur. Zira tümel 
doğanın dışta tek başına bulunması mümkün değildir; ancak türün bir ferdinde bulunabilir. Yazar 
İbn Sînâ’nın bu yorumuyla dışta birbirinin tıpatıp aynısı olan iki nesnenin birbirinden ayrımının 
nasıl sağlanacağına yönelik bir çelişki olarak ortaya konulan “the identity of indiscernibles (ayırte-
dilemeyenlerin özdeşliği)” ilkesine karşı olarak dıştaki tikellerin, onlarda bulunan mahiyet itiba-
riyle biricik olmaları üzerinden bir yaklaşım geliştirilebileceğine dikkat çekmektedir. Yazara göre 
İbn Sînâ’nın İskender ve Yahya b. Adî’de olduğu gibi tümel doğaların önceliğini kabul etmemesi-
nin sebebi, tümel doğaların dışta ilksel olarak var olduğunu kabul etmenin İbn Sînâ’nın şiddetle 
reddettiği Platoncu ideaların dışta tümel zâtlar olarak var olmaları anlamına gelmesidir. Nitekim 
böylesi bir mevcudiyet İbn Sînâcı sistem açısından birçok mahsurun yanı sıra ayırtedilemeyen-
lerin özdeşliği ile sonuçlanmakta ve farazî çokluğu mümkün kılacak bir açıklama olmamaktadır. 
Bkz. Fedor Benevich, “The Priority of Natures against The Identity of Indiscernibles: Alexander of 
Aphrodisias, Yaḥyā b. ’Adī, and Avicenna on Genus as Matter”, Journal of the History of Philosophy 
57/2 (2019): 205-234. İbn Sînâ’nın kendinde mahiyet kabulü üzerinden cins ve madde ayrımı yapa-
rak tümellerin öncelik ve sonralığına dair çözüm geliştirdiğini söyleyen Akkanat ise, İbn Sînâ’nın 
nihai tahlilde tümellerin sonra gelmesi anlamında İskender’i takip ettiğini söyler. Bkz. Hasan Ak-
kanat, “Aleksander’den İbn Sînâ’ya İntikal Eden Büyük Problem: Tümellerin Önceliği-Sonralığı”, 
İslâmî Araştırmalar 31/2 (2020): 298-314. İbn Sînâ’nın mahiyet yaklaşımı üzerinden yorumladığı 
tümeller teorisini Kutbuddîn er-Râzî’nin tümeller teorisi ile karşılaştırmalı olarak ele alan bir ça-
lışma için bkz. İbrahim Halil Üçer, “Gerçekçiliğin Dönüşümü: İbn Sînâcı Felsefede Tümellerin On-
tolojisi ve Kutbüddin er-Râzî’nin Zihnî Misaller Teorisi Üzerine”, Nazariyat İslâm Felsefe ve Bilim 
Tarihi Araştırmaları Dergisi 6/2 (Ekim 2020): 23-66. Janos tarafından kaleme alınan Avicenna on 
the Ontology of Pure Quiddity adlı eser ilişkili olduğu meseleler etrafında İbn Sînâ felsefesinde 
mutlak mahiyeti inceler. Eserde mutlak mahiyetin, dışta ve zihindeki mahiyetle ilişkisi, Tanrı’nın 
bilgisinde mutlak mahiyetlerin bulunup bulunmadığı gibi konular ayrıntılı olarak ele alınmakta-
dır. Ancak kitabın bütününe sirayet etmiş şekilde yazarın mutlak mahiyete ilişkin kabullerinin 
İbn Sînâcı felsefe ve özellikle de mahiyet teorisi dikkate alındığında, temel ilkelerle uyumsuz ol-
duğu görülmektedir. Zira yazar dışta ve zihindeki varlıkta bulunan mahiyet gibi, kendinde/mut-
lak mahiyetin de bir varlıksal statüsü olduğunu iddia etmektedir. Bu minvalde mutlak mahiyetin 
vücûdü’l-hâss’a (özel varlık) sahip olması bakımından dışta ve zihinde farklı varlık tarzlarına konu 
olan varlıktan (el-vücûdü’l-muhassal) ayrı bir varlığı bulunduğunu iddia etmektedir. Mutlak ma-
hiyetlerin bu özel varlıkları ise Tanrısal akılda bulunmaktadır (471-472, 487-488, 500-501). Yazarın 
bu iddiası İbn Sînâ’nın dışta bir zât olarak bulunan tümelleri ve Platoncu ideaları reddetmesi ile 
uyumsuz olmasına ek olarak Tanrı’nın mutlak birliğinde mahiyetlerin bulunuşuna da aykırı bir 
düşünce olarak görünmektedir. İbn Sînâ açısından Tanrı’da veya Yeni-Platoncularda olduğu gibi 
suretler veya mahiyetlerin ayrık akıllarda bulunmasından söz edilemez. Bu anlamda İbn Sînâ’nın 
mutlak mahiyetlerine varlıksal bir konum atfetmek bizatihi İbn Sînâ’nın mahiyet teorisinin anla-
şılmaması anlamına gelmektedir. Bkz. Damien Janos, Avicenna on the Ontology of Pure Quiddity 
(Berlin-Boston: De Gruyter, 2020). Bu esere dair yazılmış bir değerlendirme makalesi için bkz. Jari 
Kaukua, “Damien Janos. Avicenna on the Ontology of Pure Quiddity”, Nazariyat İslam Felsefe ve 
Bilim Tarihi Araştırmaları Dergisi 8/1 (2022): 155-169. 



NAZARİYAT

18

bakımından dışta bulunan nesneye ilişenler, kendinde aynı olsa da tek tek bireylerde 
bulunması bakımından farklılık gösterir ancak bu farklılığı takip etmek her zaman 
kolay olmaz. Mesela insanlık sureti bakımından insana ilişen gülme hâssası, türün 
her bir ferdinde bulunması bakımından ortak olmakla birlikte; her birinin maddesin-
de bilfiil ortaya çıkması bakımından farklılaşır.40 Zihinde olması bakımından mahi-
yete ise dışta bulunuşundan farklı arazlar ilişir. Mahiyete zihinde bulunuşu açısından 
vaz‘ etme, yüklemleme (haml), yüklemlemedeki tümellik (küllî) ve tikellik (cüz’î), zâtî 
ve arazî yüklemleme gibi arazlar ilişir.41 İbn Sînâ kendinde mahiyetin ne olduğunu ve 
tümellik anlamının onun tanımına dahil olmadığını atlık mahiyetini örnek vererek 
inceler; onun zihinde ve dışta bulunuştan nasıl ayrıştığını el-İlâhiyyât’ta şöyle ele alır: 

“…Atlığın tanımı tümelliğin tanımı değildir ve tümellik atlığın tanımına girmez. Çünkü 
atlığın tümelliğin tanımına muhtaç olmayan fakat tümelliğin iliştiği bir tanımı vardır. 
Çünkü o kendinde yalnızca atlıktır. Çünkü o, atlığa dahil olmak hatta sadece atlık olması 
yönünden ne birdir, ne çoktur, ne dış dünyada mevcuttur, ne nefste mevcuttur ne de 
bunlardan herhangi birinde bilkuvve ve bilfiil mevcuttur. Aksine birlik, atlığa ilişen bir 
sıfattır ve atlık bu sıfatla tek olur. Aynı şekilde bu sıfatla birlikte atlığın başka pek çok 
sıfatı daha vardır ki bunlar [dışta bulunması bakımından] atlığa dahildirler. Bu durumda 
atlık, tanımıyla pek çok şeyle örtüşmesi şartıyla genel (âmm) olur. Atlık, işaret edilir olan 
özellik ve arazlarla (havâss ve â‘râz) birlikte alındığında özel (hâss) olduğundan, kendinde 
yalnızca atlıktır.”42 

Pasajda tümellik ve atlık mahiyeti ilişkisi ele alınırken onun zihinde bulunma-
sı bakımından atlık tanımına ilişen ve bu anlamda zihinde bulunması bakımından 
mahiyetin bir gereği olduğu üzerinde durulmaktadır. Bu ilişkinin nasıl olduğunun 
belirginleştirilmesi adına İbn Sînâ, mahiyetin dışta ve zihinde bulunuşlarını, onun 
kendindeliğinden ayırt eder. Birlik, çokluk, tümel, tikel gibi sıfatlar atlığın tanımı-
nın birçok şeye örtüşmesi açısından genel anlamda yani ona ilişkin bilginin zihin-
de bulunuşu bakımından mahiyete ilişmektedir. Tek tek at fertleri, dışta bulunması 

40	 İbn Sînâ başka bir yerde bunu şöyle açıklar: “…Arazlar ya doğanın gerekleridir, bu durumda on-
lardaki çokluk tür bakımından farklılaşmaz veya bu arazlar doğanın gereği olmayarak ona ilişmiş-
lerdir. Bu durumda doğaya ilişmeleri maddeyle ilgili bir nedenle gerçekleşir.” Bkz. İbn Sînâ, Şifâ/
el-İlâhiyyat, 207, 10-16; krş. İbn Sînâ, Metafizik I (el-İlâhiyyat), çev. Ekrem Demirli-Ömer Türker 
(İstanbul: Litera Yayınları, 2004), 183, 3-6. 

41	 İbn Sînâ, Mantığa Giriş (el-Medhal), 7-8, 15-4. 
42	 İbn Sînâ, Şifâ/el-İlâhiyyat, 196, 4-16; krş. İbn Sînâ, Metafizik I (el-İlâhiyyat), 173-174, 10-2. (Pasajda 

köşeli parantez içindeki kısım bana ait).



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

19

bakımından kazandığı özellikler ve arazların algılanması sonucunda işaret yoluyla 
ayrıştırılarak özelleşirler. Oysa kendinde atlık mahiyetinden söz edildiğinde bu iki 
bulunuş sebebiyle ilişen ayrılmayan ve ayrılabilir arazların tamamı bu anlamın dı-
şında kalacaktır. Kendinde mahiyetin salt kendinde olması bakımından bir olması 
ancak türün fertlerinde bulunuşunun keyfiyeti İbn Sînâ tarafından bu kez insanlık 
mahiyeti üzerinden şöyle anlatılır:

“Salt insanlık [mahiyeti] oluşu yönünden ona baktığımızda, bu bakışa dıştan eklenen bir 
şeye bakışı karıştırmak gerekmez. Zira dıştan eklenen bakış karıştığında onu, birincisi 
“kendisi olmak yönünden ona bakmak” ve ikincisi “ilişenlerine bakmak” şeklinde ikiye 
böler ve o şey birinci bakış yönünden sadece insanlık olabilir. Bu nedenle birisi “Zeyd’de-
ki insanlık, insanlık oluşu yönünden Amr’daki insanlıktan başka mıdır?” diye sorsa, bu 
durumda “hayır” demek gerekir. Bunu kabul ettiği için de, “Öyleyse o ve diğeri sayıca bir-
dir” demesi gerekmez. Çünkü bu mutlak bir olumsuzlamaydı ve biz bu olumsuzlamayla 
insanlığın, insanlık oluşu yönünden sadece insanlık olduğunu kastettik. Onun [Zeyd’deki 
insanlığın] Amr’daki insanlıktan başka olması ise, dıştan eklenen bir şeydir.43 Çünkü bu 
başkalık, insanlığın dışında olmasaydı, insanlık olması yönünden insanlığın söz gelişi bin 
olması veya olmaması gerekirdi. Oysa biz bunu çürütmüş ve insanlığı sadece insanlık 
oluşu yönünden almıştık.”44

Bu pasaj İbn Sînâ’nın hem tümellerin dıştaki şeylerde bulunuşuna dair hem 
de dıştakilerin nasıl bireyleştiğini kendinde mahiyet teorisi üzerinden ele aldığı 
en önemli açıklamalarından birisidir. İbn Sînâ pasajda dışta bulunması yönünden 
Zeyd’de ya da Amr’da bulunan insanlıkla mutlak insanlık mahiyetinin birbirinden 
ayrı ele alınması gerektiğini ve bu anlamda mahiyetin bir mi yoksa çok mu olduğuna 
yönelik karışıklığın önlenebileceğini söyler. 

Kendinde insanlık mahiyeti olması itibarı dikkate alındığında Zeyd ve Amr’daki 
insanlık tektir. Ancak kendinde insanlık mutlak olarak nazara alındığında böyledir. 
Zeyd’de bulunması bakımından insanlık mahiyetine ilişenler ile Amr’da bulunma-
sı bakımından insanlık mahiyetine ilişenler birbirlerinden farklı oldukları için her 

43	 Zeyd’deki insanlığın “Zeyd’de bulunması bakımından” Amr’dakinden farklı olması her ikisinde 
bulunan tümel insanlık mahiyetinin kendilerine özgü maddesel hazırlıklarının farklılaşması so-
nucunda tahakkuk etmesi ile alakalıdır. Türsel suretin tahakkukunu mümkün kılan birincil is-
ti‘dâdın sonucunda fertte ortaya çıkan haller ve arazlara yönelik ikincil isti‘dâdlar ayrışmayı sağlar. 
Bkz. İbn Sînâ, Metafizik I (el-İlâhiyyat), 183, 6-9; İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ/Nefs, çev. Mehmet Zahit 
Tiryaki (Ankara: TÜBA Yayınları, 2021), 414-415. 

44	 İbn Sînâ, Şifâ/el-İlâhiyyat, 208, 1-5; krş. İbn Sînâ, Metafizik I (el-İlâhiyyat), 175, 1-11. 



NAZARİYAT

20

iki dışsal bulunuş birbirinden ayrışır. İşte bu anlamda onların her birindeki mahiyet 
“Zeyd’de veya Amr’da bulunan mahiyet olması bakımından” birbirinden farklıdır.45 
Böylelikle İbn Sînâ türün bireylerinin çoğalmasını ve birbirlerinden farklı olarak bi-
reyliklerinin ortaya çıkışlarını mahiyetin dışta bulunması bakımından o şeye özgü 
olarak ortaya çıkan lâzım ve lâzım olmayan arazlara bağlamıştır. Nitekim ona göre 
eğer böyle olmasaydı kendinde insanlık mahiyetinin “insanlık olması yönünden” ço-
ğalması gerekirdi ve türün bireyleri adedince dışta kendinde insanlık mahiyeti olur-
du ki böyle bir şey mümkün değildir.46

Nesneye tahakkuk sonrası ilksel olarak ilişen özellikler; belirli bir mekânda, ko-
numda olmak ve cisimlik suretine sahip olması bakımından nesnenin üç boyutlu-
luğa elverişli olmasıdır. Her birine sahip olmak bakımından ortak olan tür fertleri, 
kendilerine özgü olan boyutları hem kendi parçalarının nihaî oranı hem de diğer 
cisimlere nispetle konumları ve kapladıkları yer/mekân açısından farklılaşır.47 Yuka-
rıda dikkat çektiğim üzere İbn Sînâ konumu (vaz‘) bu bağlamda diğer ilksel özellikler 
içerisinde daha ayrıcalıklı bir noktaya taşır ve mahiyetin dıştaki tahakkuku ile birlik-
te bireyleşimi veren ilkenin konum olduğunu söyler. Nesnenin türsel mahiyeti gere-
ği ona ilişip ayrılamayan özellikler/lâzım arazlar ise türsel olarak ortaklık taşımakla 
birlikte maddede bulunuşu itibariyle azlık-çokluk bakımından birbirinden farklı-
laşır. Bunların dışındaki farklılaşma alanı ise nesne var olduğu müddetçe ona ilişip 
ortadan kalkma imkânına sahip olan ayrılabilir özellikler/gayr-ı lâzım arazlardır. Bu 
özellikler alanı bilkuvve olarak sonsuzdur. Bu anlamda kuşatılamazlığına nispetle bi-
reyleşimin tespitine imkân verme açısından sorun oluşturur. Bu durum ancak belirli 
özelliklerle donanmış bireyin “konum”u dikkate alınarak ona “işaret edilebilmesi”ne 
imkân verir.48 

45	 İbn Sînâ’nın mahiyetlerin o bireyde dışta bulunuşu bakımından farklılaşmasına dair açıklaması 
özelleşmeye (tahassüs) dair yaklaşımı üzerinden de okunabilir. Ona göre bireyleşim insan fert-
lerinden bir ferdin özelleşmesi yoluyla değil insan anlamının “tek bir anlam (ma‘nen ehadiyyen)” 
olarak bulunuşuyla olur. Bkz. İbn Sînâ, Ta‘lîkât, [728].

46	 İbn Sînâ’nın kendinde mahiyeti “başka bir şey şartı olmaksızın (lâ bi-şartı şey)”, zihindeki mahiyeti 
“başka bir şey olmamak şartıyla (bi-şartı lâ şey)”, dışta bulunan mahiyeti ise “bir şey olmak şartıyla 
(bi-şartı şey)” bulunmakla mahiyetin üçlü ontolojik statüsüne ilişkin dair yaptığı ayrıntılı analizi 
için bkz. İbn Sînâ, Şifâ/el-İlâhiyyat, 201-203; krş. İbn Sînâ, Metafizik I (el-İlâhiyyat), 177-180.

47	 Doğal bir mekâna sahip olan dört unsur, mekânlarının belirli olması bakımından türsel nesneler-
den bu anlamda ayrışır. 

48	 István Lánczky İbn Sînâ’da maddî cevherlerin bireyleşimine dair yaptığı doktora tezinde çokluğun 
ilkesinin madde olmasından hareketle bireyleşimi veren nihai ilkenin uzamsal konum olduğunu 



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

21

Dışta bulunması bakımından nesne incelendiğinde kendinde mahiyetin iki 
açıdan değerlendirilmesi gerekir: Kendisi olmak bakımından mahiyet ve dışta bu-
lunması açısından ona ilişenler. Bu iki anlam bir araya geldiğinde dıştaki bir insan 
ferdinden söz edilebilmektedir. İlk bakışta bu iki parçanın bir araya gelmesi ile dış-
taki nesnenin meydana geldiğine dair bir intiba oluşsa da, mahiyet ve mahiyetin 
ilişenlerinin eş-düzey şekilde parça olarak kabul edilmemesi sebebiyle bu intibaın 
reddedilmesi gerekir. Çünkü kendisi olmak bakımından mahiyetin “orada bulunma-
sı” sebebiyle gerekleri ona ilişmektedir. Bu açıdan mahiyet, ilişenleri zâtî olarak ön-
celemektedir. İbn Sînâ’nın aşağıdaki pasajdaki açıklaması bireyliğin nerede ortaya 
çıktığını hem açık hale getirir hem de bir bireyin ancak arazları ile tanınabileceğini 
ve diğerlerinden ayrıştırılabileceğini söyler:

“Şu var ki, ‘Zeyd’deki insanlık, insanlık oluşu yönünden’ denilmiş olsaydı, ‘O, Zeyd’dedir’ 
ve ‘O, Zeyd’de olandır’ değerlendirmeleri düşerek, insanlığı insanlık oluşu yönünden dik-
kate almış olurdu; aksi halde insanlığı Zeyd’de olması yönünden dikkate almış olurduk. 
Oysa biz onu soyutladık ve salt insanlık olması bakımından dikkate alarak ondan söz et-
tik. Sonra eğer ‘o’ zamirindeki kinayeyi Zeyd’deki insanlığa döndürürsek, bu imkânsız bir 
ifade olur. Çünkü ‘O yalnızca insanlıktır’ değerlendirmesiyle, ‘Zeyd’deki insanlık’ oluşu 
bir araya gelmez. Salt insanlığa döndüğünde ise, Zeyd’in zikredilmesi anlamsızdır. Şu var 
ki, Zeyd’de bulunmanın kendisine dıştan iliştiği -ki biz insanlıktan Zeyd’de bulunmayı 
düşürmüştük- insanlığın böyle olup olmadığını kastedebilirsin. Fakat onda da insanlık-
tan başka bir değerlendirme vardır.”49

Zeyd’de bulunan insanlık “mutlak insanlık” olarak dikkate alındığında onun be-
lirli bir fert olan Zeyd’de bulunuşu değil; kendinde insanlık mahiyeti oluşu dikkate 
alınmıştır. Zeyd’de bulunan insanlık, kendinde insanlık mahiyeti olması bakımından-
dır denilmesi ise mümkün değildir ve bu pasajda görüleceği üzere İbn Sînâ, Zeyd’deki 

söyler. Suret ise maddî cevherin özdeşliği ve birliğinin ilkesidir. Bkz. Lánczky, Individuation of Ma-
terial Substances in Avicenna’s Philosophy, 198. Ben ise nesnenin sahip olduğu tüm özelliklerin te-
melinde işaret edilebilirliğe konu olması bakımından uzamsal konumun en temel ayrıştırıcı özel-
lik olmasını kabul etmekle birlikte, böylesi bir uzamsallığa imkân veren esas zeminin, mahiyetin 
dışta bulunması ve ona işaret edilebilirlik olduğunu iddia etmekteyim. Bireyliğin işaret anlamına 
dikkat çeken bir pasaj için bkz. İbn Sînâ, Ta‘lîkât, [784].

49	 İbn Sînâ, Şifâ/el-İlâhiyyat, 199, 1-9; krş. İbn Sînâ, Metafizik I (el-İlâhiyyat), 175, 12-20. İbn Sînâ 
Ta‘lîkât pasajında suret olmak bakımından suretin ve madde olmak bakımından maddenin tek 
bir şey olduğunu söyler ve ardından dışta bireyselleşerek taayyün etmenin sebebinin maddedeki 
isti‘dâdın imkân verdiği şekilde belirlenmiş olan “bu suret”in belirlenmiş olan “bu madde” üzerin-
deki tahakkuku olduğunu ifade eder. Bkz. İbn Sînâ, Ta‘lîkât, [271].



NAZARİYAT

22

kendinde insanlık mahiyeti anlamı ile Zeyd’de bulunması bakımından insanlık ma-
hiyeti anlamının özdeş olamayacağını söyler. Nitekim burada İbn Sînâ’nın “insanlık-
tan başka bir değerlendirme vardır” dediği kısım devreye girer. Çünkü Zeyd’de bu-
lunan insanlıktan bahsedilecekse artık kendinde insanlık mahiyeti ile birlikte onun 
gereklerinin de dikkate alınması beklenir ve Zeyd olarak tahakkuk etmiş ferdin o 
gereklerle birlikte mevcudiyetinden söz edilebilir. Gerekler ise birey dışta tahakkuk 
ettiği ve mevcudiyetini sürdürdüğü sürece onun maddesi veya suretine tâbi olarak 
ilişen lâzım arazlar ve ona ilişip ayrılması mümkün olan gayr-ı lâzım arazlardır. 

İbn Sînâ kendinde olması bakımından mahiyet ile mahiyetin o şeyde bulunu-
şunu, kendinde mahiyetin belirsiz; bir şeyde bulunan mahiyetin ise arazlara işaret 
vasıtasıyla belirlenmiş olması yönünden ayırır:

“…O insanlık [mahiyeti] adeta işaret edilen veya çokluk bulunmayan bir şey yapılırsa 
belirsiz olmaz. Bu durumda ‘insanlık oluşu yönünden’ sözümüz konunun bir parçası ol-
maz. Çünkü ‘insanlık oluşu yönünden olan insanlık’ denildiğinde belirsizlik geri döner. 
‘İnsanlık oluşu yönünden olan o insanlık’ denildiğinde ise ona işaret edilmiş ve böylelikle 
insanlığa ilave [olmuş] olur. 

Bunu hoş görmemiz halinde sorunun iki tarafı da insanlıktan olumsuzlanır ve kendisi 
veya başkası olmasının gerekliliği anlamının dışında, onun bir veya çok olarak kendisi 
veya başkası olması gerekmez. Bu durumda şöyle deriz: İnsanlık kendisiyle beraber bu-
lunan arazlar nedeniyle “başka” olmalıdır. Çünkü o, ancak arazlarla birlikte var olur. Bu 
takdirde insanlık, salt insanlık oluşu yönünden alınmaz. Amr’ın insanlığı, arazlarla bera-
ber olan insanlıktan başka olmadığından bu arazların insan veya insanlık ile onun bir 
parçası gibi olan lâzım arazların toplamı olması yönünden Zeyd’in şahsında bir etkisi 
vardır ve yine kendisine mensup olmakla da insanda veya insanlıkta bir etkisi vardır.”50

50	 İbn Sînâ, Şifâ/el-İlâhiyyat, 199-200, 14-11; krş. İbn Sînâ, Metafizik I (el-İlâhiyyat), 176, 7-19. Başkalığın 
lâzım ve gayr-ı lâzım arazların mahiyete ilişmesi ile nasıl gerçekleşeceğine dair pasaj için bkz. 
İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât, thk. Müctebâ ez-Zâriî‘ (Kum: Müessesetü Büstanü’l-kitâb, 2013), 
269-270. İbn Sînâ Kitâbu’n-Nefs’te nefsin maddeden ayrık bir cevher oluşu ve kendi zatına ilişkin 
idrake sahip olması için bedenine veya herhangi bir konumda olmaya muhtaç olmadığını vur-
gulamak amacıyla meşhur uçan adam istiâresini ortaya koyar. Söz konusu farazî deneyi yapacak 
her bir insan ferdi hiçbir organını, bedeni bütünlüğünü, bir mekânda ve konumda bulunuşunu 
dikkate almaksızın kendisinin belirli bir insan ferdi olduğunu yani kendisi olduğunu idrak eder 
ve bundan şüpheye düşmez. Eğer bireyleştirenin ve fertlerin birbirinden ayrılmasını sağlayanın 
maddeleri olduğundan hareketle kişinin farkettiği şeyin kendisine özgü mizâcı olduğu söylenirse 
bu doğru değildir. Zira kişinin sahip olduğu mizâç ancak ondan etkilenme (infi‘âl) yoluyla idrak 
edilir. Kendisinden etkilenilen şey ise etkilenenden (münfa‘il) ayrıdır. Oysa burada tek bir idrakten 
söz edilmektedir. Bu sebeple İbn Sînâ, kişinin kendisine özgü bu idrakinin onun maddî bulunu-
şuna nispet edilecek her türlü arazlardan ayrı, kişinin ta kendisi olmasına tekabül eden bir özellik 



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

23

İbn Sînâ dıştaki insan bireyinde51 bulunan mahiyetin, kendinde insanlık mahi-
yeti bakımından işarete konu olmadığını söyler. Zira bir bireye özgü olarak onda bu-
lunan mahiyet ancak o bireydeki arazlar yönünden, kendisi dışındaki fertlere özgü 
olan mahiyetten ayrışabilir. Böyle olduğu zaman da ona “kendinde mahiyet olma-
sı bakımından işaret edilebilir” denilmez. Aksine “o şeyde bulunması bakımından 
falanca özellikleri almış mahiyet” denilebilir. Amr’da veya Zeyd’de onda bulunma-
sı bakımından olan mahiyet dışında bir kendinde mahiyetten söz edilemez. Ancak 
kendilerine özgü arazlar onlardan soyutlandığında, dolayısıyla Amr’da ve Zeyd’de 
olmaklık itibarları dikkate alınmadığında ve mahiyet anlamı bir yerde olmaya nispet 
edilmediğinde anlam mutlak olarak kendinde insanlık mahiyeti olacaktır. Bu açıdan 
İbn Sînâ dışta olması bakımından insanın, salt kendisi olması bakımından insan değil; 
“insan ve bir şey” olduğunu söyler. İbn Sînâ “insan”ın her iki durumda onun parça-
sı gibi bulunacağını belirtir: Kendinde “insan” anlamı ve bir şeyde bulunan “insan” 
anlamı.52 Ancak buradaki parça olma halini kavramsal analiz açısından düşünmek 
gerekir. Aksi halde kendinde mahiyet parça-parça ilişkisi içerisinde olacağı gibi dışta 
bulunan mahiyet ve onun gerekleri de iki ayrı parça gibi olacaktır ki yukarıda belirtil-
diği üzere bu mümkün değildir.53

Mahiyetin dışta bulunuşunda nesneye ilişen özelliklerle oluşturduğu “bütün”ün 
anlamının yanı sıra kendinde mahiyetin bir şeyde bulunması ile zât olarak bulunma-
sı İbn Sînâ tarafından ayrıştırılır. Ona göre bir zât olarak mahiyetin kendinde olduğu 
haliyle çoğalarak birçok şey arasında ortak olması mümkün değildir:

(hâsiyye) olduğunu söyler. Burada dikkate alınacak bir kendilik, dışsallaştırılamayacak şekilde bir 
idrak anlamını taşımakta ve dışta bulunuş sebebiyle fertlere ilişen özelliklerden tamamen ayrı 
olarak, kendinde mahiyetin onda bulunuşunun o ferde özgü olmasına dair bir nispete karşılık 
gelmektedir. Bkz. İbn Sînâ, Kitâbu’n-Nefs, 73. 

51	 İbn Sînâ dışta bulunan ve kendisine arazların iliştiği insan mahiyetini “doğal insan (el-insânu’t-ta-
bî‘î)” olarak da isimlendirir. Bkz. İbn Sînâ, Şifâ/el-İlâhiyyat, 200, 13-16; krş. İbn Sînâ, Metafizik I 
(el-İlâhiyyat), 176, 20-22. 

52	 İbn Sînâ, Şifâ/el-İlâhiyyat, 201, 4-10; krş. İbn Sînâ, Metafizik I (el-İlâhiyyat), 177, 6-13. 
53	 İbn Sînâ kendinde mahiyet olması bakımından şeylerin mahiyetlerinin dıştaki nesnelere yük-

lenebilmesi için onların dışta bağımsız entiteler olarak bulunmasını gerekli kılan, “Canlı oluşu 
bakımından canlı mevcuttur, dolayısıyla o, [dışta] fertlerden ayrıktır” şeklinde ifade edilebilecek 
ve kökenini Platoncu tümel suret anlayışında bulan yaklaşıma ilişkin reddini bu konu üzerinden 
de yineler ve kendinde mahiyetin dıştaki şeylerde kendinde bulunması için başka bir yerde bu-
lunmasının gerekli olmadığını, dışta bulunması bakımından mahiyetin orada bulunmasını önce-
leyecek şekilde mutlak mahiyetin varsayılmasının mümkün olduğunu söyler. bkz. İbn Sînâ, Şifâ/
el-İlâhiyyat, 202-203; 9-10; krş. İbn Sînâ, Metafizik I (el-İlâhiyyat), 178-179, 7-5.



NAZARİYAT

24

“Bizzat tek bir anlamın pek çok şeyde bulunması mümkün değildir. Çünkü Amr’daki in-
sanlık, tanım anlamıyla değil zatıyla Zeyd’de de bulunsaydı mahiyeti Zeyd’e kıyasla bili-
nen arazların dışında kaçınılmaz olarak bu insanlığa Zeyd’deyken ilişen şeyler Amr’da 
iken de ilişirdi. Beyaz olmak, siyah olmak veya bilmek gibi insanın zâtında yerleşik şeyle-
re gelince, onların insanda yerleşmesi insanı göreli olmaya muhtaç yapmaz. Çünkü insan 
bildiğinde, bu bilgiyle ancak bilinene nispetle görelidir. Bu ise, bilhassa cinsin türlerde-
ki durumu türün fertlerdeki durumu gibi olduğunda, tek bir zâtta zıtların biraraya gel-
mesini gerektirir ve dolayısıyla tek bir şahıs düşünen ve düşünmeyen olmakla nitelenir. 
Hiçbir selim fıtrat sahibi, tek bir insanlığın aynı anda Amr’ın arazları ve Zeyd’in arazları 
tarafından kuşatılmış olabileceğini düşünemez. Şu halde insanlığa başka herhangi bir 
koşul olmaksızın baktığında, bu göreliliklere kesinlikle bakmamalısın, çünkü onlar sana 
açıkladığımız gibidir.”54

İbn Sînâ pasajda mahiyetin dışta bulunan şeylere nispet edilen ve böylece on-
lara nispetle çoğalan tek bir zât olarak bulunuşu fikrini reddeder. Eğer bir mahiyet 
zât olarak türün her bir ferdinde bulunsaydı mesela tek bir zât olan insanlık Zeyd’de 
bulunduğunda ona hangi arazlar ilişiyorsa aynıları türün bütün fertlerinde de bulu-
nacaktı ki bu durumda türün fertlerinin bulunuşundan söz etmek mümkün olmaya-
caktı. Bu bağlamda İbn Sînâ dışta bulunan insan zâtına ilişen ayrılabilir arazların ona 
ilişmesinin, insan anlamının kendisini göreli yapmayacağını söyler. Her bir insan fer-
di bir şeyi bildiği veya herhangi bir arazla donandığı esnada, bilinen o şeye nispet edi-
len “bilen o insan ferdi”dir. Eğer ilişenler insan olması bakımından ona ilişmiş olsaydı 
insanlık mahiyetinin tahakkuk ettiği tek bir zatta birbirine zıt olan arazların ilişmesi 
mümkün hale gelirdi. Dolayısıyla mahiyet anlamı tek bir zât olarak bulunduğunda, 
bir zât olarak bulunma da ona ilişebilecek tüm arazları dikkate almayı gerektireceği 
için, fertlerde zât olarak bulunan mahiyet ve ona ilişen arazların tamamında o mahi-
yete sahip bireyler ortak olacaktır. İbn Sînâ’ya göre bu durumda iki taraflı bir imkân-

54	 İbn Sînâ, Şifâ/el-İlâhiyyat, 208-209; 10-2; krş. İbn Sînâ, Metafizik I (el-İlâhiyyat), 183-184, 13-3. İbn 
Sînâ İşârât’ta insan türünün bir bireyi olan Zeyd’e “O nedir?” sorusu sorulduğunda verilecek ceva-
bın onun mahiyetini ifade eden “O insandır” olduğu; Zeyd’i kendisine özgü kılıp onu diğerlerinden 
ayıran araz ve lâzımların ise onun mahiyeti üzerine fazlalık olan anlamlar olduğunu söyler. İbn 
Sînâ Zeyd’e “O kimdir?” sorusunu yöneltmediğini özellikle vurgular. Zira o kimdir sorusu Zeyd’e 
ilişkin özelleşme ve belirlenim veren lâzım ve arazların mahiyetin dışta bulunuşunun gereği 
olarak Zeyd’e yüklenmelerine dair bir cevap olacaktır. Zeyd’de bulunan özellikler maddesinde 
gerçekleşen mizâç ve isti‘dâdî hazırlıkla önce insanlık suretinin tahakkuku ile onun lâzımı olan 
özelliklerin ilişmesi; ardından da yine maddesel durumuna nispetle her tür arazın ilişmesi ile so-
nuçlanmaktadır. Bkz. İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât (İşaretler ve Tembihler), çev. Ali Durusoy-Mu-
hittin Macit-Ekrem Demirli (İstanbul: Litera Yayınları, 2005), 11, 16-20; el-İşârât ve’t-tenbîhât, thk. 
Müctebâ ez-Zâri’î (Kum: Müessesetü Büstanü’l-kitâb, 2013), 263-264. 



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

25

sızlık ortaya çıkar. Zira hem mahiyete sahip olan ve her bir fertte zât olarak bulunan 
şey, birbirine zıt olan arazları bir arada alacaktır hem de tek bir zât olarak kendile-
rinde bulunan insanlık taşıdığı arazlarla donanmış bir halde olduğu için insanlığa 
sahip olan Amr ve Zeyd’in sahip olduğu arazlar birbirinin tıpatıp aynısı olacaktır. 
Diğer özellikleri farazî olarak aynı kabul edilse bile en azından işaret edilebilirliğe 
imkân veren mekân ve konumları açısından böyle bir şey mümkün değildir. Tüm bu 
imkânsızlıklardan dolayı dıştaki mahiyetin zâtî, tek bir anlam olarak dıştaki nesnelerde 
bulunması fikrinin reddedilmesi ve kendinde mahiyetin kendinde anlamı itibariyle ge-
reklerinden ayrı düşünülmesi zorunludur. 

İbn Sînâ kendinde mahiyetin her tür ilişenden ve gerekten tam olarak soyutlan-
mış oluşunu ele aldığı Kitâbu’n-nefs pasajlarında dışta bulunuşu bakımından mahi-
yete ilişenleri iki kategoride değerlendirir: 

“…İnsanlık tabiatı, tanımı itibariyle tek bir şey olup ona ‘bu bireyde’ ve ‘şu birey’de mev-
cut olmak ilişmiştir ve böylece çoğalmıştır. İnsanlık tabiatının bu çoğalması, fertlerin 
insanlık tabiatı açısından değildir. Eğer onlardaki çoğalmayı zorunlu kılan şey, insanlık 
tabiatı olsaydı, insan sayıca tek bir kimseye yüklenmiş olarak bulunuyor olmazdı. Eğer 
insanlık, Zeyd’in insanlığından dolayı Zeyd’de var olsaydı, Amr’da bulunmazdı. Bu du-
rumda, madde olması açısından insanlığa ilişenlerden (avârız) biri, [fertlerde] çoğalma 
ve [fertlere] bölünmenin bu türüdür. Madde olması açısından insanlığa aynı şekilde bu 
ilişenlerden başka şeyler de ilişir. O da şudur: İnsanlık herhangi bir maddede olduğunda 
belirli bir nicelik, nitelik, konum ve mekânla meydana gelir. Bunların hepsi insanlık tabiatı-
na yabancı şeylerdir. … İnsani suret zatı gereği kendisine ilişen bu eklentilerden birinin iliş-
mesini zorunlu kılıyor değildir; bilakis madde yönünden zorunlu kılıyordur. Çünkü onunla 
birlikte olan madde bu eklentileri kendisine eklemektedir.”55

İbn Sînâ yukarıdaki pasajlar içerisinde de ele aldığımız üzere kendinde mahi-
yetin dışta ve zihinde olması bakımından kendisine ilişenlerden tam anlamıyla so-
yutlanmış ve mutlak olarak kendinde olduğunu göstermek için insanlık suretinin 
fertlerde tahakkuk etmesi ile çoğalmasının bizatihi insanlık sureti sebebiyle olama-
yacağını izah eder. Zira eğer çoğalma fertlerde bulunan insanlık mahiyeti sebebiyle 
olsaydı, o zaman insanlığın tek tek fertlere yüklenmesinden söz edilemezdi. Dolayı-
sıyla tek bir fertte veya fertlerin her birinde, bizzat ferdiyeti sebebiyle insanlık sureti 
bulunuyor olamaz. 

55	 İbn Sînâ, Kitâbu’n-Nefs, 132-135; Kategoriler (el-Mekûlât), çev. Muhittin Macit (İstanbul: Litera Ya-
yınları, 2010), 89-90, 6-5.



NAZARİYAT

26

Peki bu durumda Ayşe’de veya Ali’de bulunan insanlık anlamının ona özgü ola-
rak bulunuyor olması ve bu bakımdan insanlığın ortak olmaması nasıl açıklanabilir? 
Zira insanlık mahiyeti dışta tek bir şey olup da fertler arasında pay edilmiş şekilde 
bulunuyor değildir. İbn Sînâ’nın çoğalmanın insanlık mahiyetine nispet edilemeye-
ceğini söylemesi, kendinde insanlık mahiyetinin dışta bulunan her bir fertte, dışta 
bulunmayı önceleyecek şekilde bir kendinde mahiyetin kabul edilmesi gerektiği fik-
ri ile çelişmez. Nitekim İbn Sînâ dıştaki fertlerde mahiyetin bulunuşunu o ferde özgü 
kılacak ve ona ilişen her tür özelliği mümkün kılacak şekilde bir ilk seviye ilişen olarak 
“konum”u vaz‘ eder: Mahiyete ilişen “şu Ayşe’de” ve “bu Ali’de” olmak. İşte bu ilk seviyede 
bulunan ilişen hem bireyin kendisine özdeşliğini ele alma imkânı veren bir nispet 
olmakta hem de dışta bulunması bakımından o bireye türün lâzımı veya ayrılabilir 
arazı olması açısından ilişecek her türlü özelliğin bireye nispet edilmesine imkân ve-
ren bir zemin sağlamaktadır. Eğer insanlık mahiyetinin onda bulunuşundan söz edi-
lemeseydi ilk seviyede “şu bireyde mevcut olan insanlık”tan söz edilemeyeceği gibi 
bireye yüklenebilecek özelliklerden de bahsedilemeyecekti. 

İbn Sînâ’ya göre bir özellikler bütününden ancak mahiyetin o bireye özgü olarak 
bulunuşunun verdiği imkânla “işaret edilebilirlik” aracılığıyla söz edilebilmektedir. 
Mahiyetin dışta bireye özgü olarak bulunuşu ile birlikte bireyleşimin zemininde yer 
alan bu işaret edilebilirlik şöyle açıklanır: 

“Ferdin fert olması, ancak türün gereği olan ve olmayan arazî özelliklerin (havâssun ara-
ziyyetun lâzımetun ve ğayru lâzımetin) türün doğasına bitişmesi ve türün doğasının, işa-
ret edilebilir (müşârun ileyhâ) bir maddesinin belirginleşmesiyle olur. Niceliği ne olursa 
olsun mâkul özelliklerin türe bitişmesi değildir. Nihayetinde bu özelliklerde somut bir an-
lama işaret bulunmadığından fert, bu somut anlamla akılda varlık kazanamaz. Sen “Zeyd 
uzun, kâtip, denizci, şöyle şöyle” deyip de kaç nitelik sayarsan say aklında Zeyd’in fertliği 
belirginlik kazanmaz; aksine bu niteliklerin hepsinin toplamından oluşan anlam birden 
çok fertte bulunabilir. Ferdi ancak varlık ve somut (şahsi) bir anlama işaret belirginleşti-
rir.56 Şöyle demen gibi: “O falanın oğludur, falan vakitte mevcuttur, uzundur ve filozof-
tur”. Sonra o vakitte, bu sıfatlarda onun bir ortağının bulunmaması rast gelebilir. Bu rast 
gelmeyi daha önceden de bilebilirsin. Bu bilme, belirli bir kimseye ve belirli bir zamana 
işaret edilmesi gibi duyu tarafından işaret edilen tarafa yönelen bir idrakle de olur. Bu 
durumda Zeyd’in fertliği belirginleşir ve bu söz onun fertliğine delalet eder.”57

56	 el-İlâhiyyât’taki müfret tikel açıklaması için bkz.İbn Sînâ, Şifâ/el-İlâhiyyat, 196, 3-5; krş. İbn Sînâ, 
Metafizik I (el-İlâhiyyât), 173, 7-9. 

57	 İbn Sînâ, Mantığa Giriş (el-Medhal), 63, 5-19. 



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

27

Bu pasaj İbn Sînâ’nın bireyin “o birey olduğunu bilme”nin ancak onun duyum-
sanması, onda ortaya çıkan özelliklerin oluşturduğu bir “bütün” olarak diğerlerinden 
ayrıştıracak şekilde “işaret edilebilirlik” üzerinden anlaşılabileceğini söylediği en açık 
yerlerden birisidir. Türün doğasının gereği olan hâssalar ve doğanın gereği olmayan 
arazlar kendindelikleri itibarıyla bir bireye işaret etmez. Bir ferde nispetle söz konusu 
özelliklerin sayılması, mesela Zeyd’in sahip olduğu özelliklerin sıralanması da onun 
Zeyd olarak belirginlik kazanmasını sağlamaz. Zira Zeyd dışında başka bir insan fer-
dinin tıpatıp aynı özelliklere sahip olduğu varsayılabilir.58 Bu sebeple İbn Sînâ, bir 
ferdin o fert olarak belirginlik kazanması ve türünün kendisi dışındaki diğer fertlerin-
den ayrışmasının ancak onun somut anlama “işareti” ile belirginlik kazanacağını söy-
ler. Bir kişiye özgü olan ferdiyet, ancak onun halihazırda bulunduğu muvakkat konum 
ve mekânına yönelecek bir “işaret” ile belirginlik kazanmaktadır. O ferde ilişen lâzım 
ve lâzım olmayan özelliklerin başka birinde aynıyla bulunması ihtimali olabileceği 
gibi böyle bir şey denk gelmemiş olabilir. Ancak denk gelmiş olsa bile İbn Sînâ, işaret 
edilen bireydeki özelliklerin “işaret edilmesi bakımından” belirli bir zamanda, belirli 
bir mekânda bulunan o belirli kişiye özgü olması açısından ayrışmanın sağlandığını 
ve o ferdin bizzat o fert oluşunun belirginleştiğini söyler. 

Mahiyetin dışta gerekler ve arazlarla birlikte olması ve bireyleşimi verenin de 
tam olarak bu toplam olması, dıştaki nesnede biricik olan kendindeliğin o bireye öz-
gülüğünün ve ayrışmasının garantisi olmaktadır.  

Yüklemleme Meselesi Bağlamında Bireyleşim: Arazlar Bireye Nasıl 
Yüklenir? 

Mahiyetin dışta bulunuşunun gereği olarak tahakkuk eden ilksel lâzım araz, konum 
ve mekânı içine alacak “o şeyde bulunma” durumudur. Bu “işaret edilebilirlik” sonra-
sında nesnenin bireyleşim anlamının lâzım ve gayr-ı lâzım olarak taşıdığı tüm özel-
liklerin dikkate alınacak şekilde analiz edilmesi gerekir. Bu bağlamda İbn Sînâ’nın 
arazların bireye yüklenmesini nasıl açıkladığını ve bireysel anlamın bütünlüğüne 
dair geliştirdiği yaklaşımını inceleyeceğim.

58	 Yukarıda da belirttiğimiz gibi İbn Sînâ diğer lâzım ve arazlara nispetle birincil kabul ettiği ko-
num ve mekân ile bireyleşimin gerçekleştiğini söyler. Bireyleşimi açıkladığı çoğu yerde konum ve 
mekânı birlikte kullanırken bazen onlara zaman’ı da ekler. Bkz. İbn Sînâ, et-Ta‘lîkât, [159].



NAZARİYAT

28

 İbn Sînâ tümelin tikele yüklemlenmesine ilişkin en sarih açıklamalarını el-Med-
hal’de yapar. Basit lafızları ele alırken İbn Sînâ onların tümel ve tikel olarak ikiye ay-
rıldığını söyler. Tikel lafızların anlamlarına dair bir araştırma yürütmediğini zira tikel 
lafızların sonsuz olduğu için kuşatılamayacağını belirtir. Dolayısıyla lafızlar bahsin-
de tümel lafızların bilgisi amaçlanmaktadır. Ancak tümel bir lafzın tümel olabilme-
si için dışta veya zihinde yüklendiği tikellere nispetinin bulunması gerekmektedir.59 
Yüklemleme meselesine geçmeden önce İbn Sînâ, tekil tümel lafızların tikele nasıl 
yükleneceğini belirginleştirmek amacıyla şeyin mahiyetine delalet eden zâtî tümel 
ile arazî tümeli ayrıştırır. Buradaki ayrışmayı veren şey ise zâtînin, cevherin varlığına 
değil cevherin mahiyetine delalet eden olmasıdır. 

İbn Sînâ basit varlıklarda şeyin zatının onun varlığından ibaret olan tek bir an-
lamdan oluştuğunu söyler. Bunun dışında madde ve suretten bileşik mevcutlarda ise, 
şeyin varlığının hakikati/zâtı, bir araya geldiğinde o şeyin mahiyetini oluşturan an-
lamlardan meydana gelir. Mesela insanın zatına ilişkin anlam; onun cevher olması, 
uzunluk, genişlik ve derinliğinin varsayıldığı bir uzama (imtidâd) ve beslenen, iç ve 
dış idrak güçlerine ve iradeli harekete sahip; akledilirleri idrak edip sanatları öğrenip 
öğretme melekesi bulunan bir nefse sahip olmasını gerektirir. Tüm bunların bir araya 
gelmesinden oluşan bütünlük, tek bir zat olan insanın zatıdır. Dışta bulunması iti-
bariyle insana başka anlamları ve sebepleri ortaya çıkartan arazlar ilişir. Bireyleşme 
ve ayrışmanın ortaya çıktığı nokta da burasıdır. Farklı farklı insan fertleri tarafından 
taşınan çeşitli arazlar, insan fertlerinin birbirinden ayrışmasını sağlar. Türe özgü hâs-
salar dışında kalan bu genel arazların hiçbiri ferdin dışta bulunuşu için zorunlu bir 
anlam değildir.

Dışta tahakkuk eden her bir insan mahiyetine o insanda bulunması itibariyle 
niceliksel ve niteliksel arazlar ilişir. Bireyden bireye farklılık gösteren arazlar dışında, 
türün her bir ferdinde ortak olan hâssalar veya maddesine ilişen lâzım arazlar bulu-
nur. Bu arazların genel arazlardan farkı, fert mevcudiyetini sürdürdüğü sürece ondan 
ayrılmayacak olmasıdır. Mesela nâtık nefse sahip olan insan fertlerine bu nefsin bir 
gereği olarak “gülme” hâssası ilişir. Nâtık nefs maddesine bitişerek insan olduğun-
da, o maddeye gülmeyi gerektiren “şaşırma” özelliği ilişir. Benzer şekilde nâtık nefsin 
maddeye bitişmesi ile onun bir gereği olarak utanma, ağlama, haset etme, yazı yaza-

59	 İbn Sînâ, Mantığa Giriş (el-Medhal), 21, 9-15.



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

29

bilmeye yönelik isti‘dâd ve bilgi öğrenebilme gibi arazlar ilişir. Tüm bu lâzım arazlar, 
düşünen nefsin maddesine bitişerek dışta tahakkuk etmesi ile birlikte onun gereği 
olarak ortaya çıkar.60 

İnsanın zatının onun mahiyeti olduğunu söyleyen İbn Sînâ, zâtî ve arazî tümelle-
ri ayrıştırıp açıklamadan önce zat ve zâtî arasında ayrım yapar ve özellikle zâtî lafzın-
da kendisine gelinceye kadar mevcut olan kavram karmaşasını açıklığa kavuşturur. 
Onun bunu yapmasına imkân veren şey ise, mahiyete ilişkin ayrıntılı kavrayışıdır. 
Nitekim kendinde mahiyetin ve ona dışta ve zihinde bulunuşu itibariyle ilişenlerin 
ne olduğunun anlaşılması da kendinde mahiyete delalet eden ve etmeyenin ayrıştı-
rılmasına bağlıdır. 

Zat ve zâtî arasındaki temel ayrım şudur: Tümel lafızlar, bir şeyin veya şeylerin 
hakikatine delalet etmesi bakımından mahiyete delalet eden lafızlar ve mahiyete delalet 
etmeyen lafızlar olarak ikiye ayrılır. Mahiyete delalet etmeyen zâtî lafzın temel özelliği, 
varlığı bakımından zattan önce gelmesi ve tek başına mahiyete delalet edememesidir. 
Bu anlamda zâtî lafız mahiyetin parçası olmakta ve tek başına mahiyetin bütününe 
delalet etmemektedir. Düşünen ve canlı lafızları ayrı ayrı dikkate alındığında bunlar-
dan her biri insanlık mahiyetini oluşturan parçalar olması itibariyle mahiyete delalet 
etmeyen zâtîler konumundadır. Nitekim İbn Sînâ zâtî lafzına en uygun olan anlamın, 
mahiyeti kuran anlamları içermesi olduğunu söylemektedir. İbn Sînâ aşağıdaki pa-
sajda mahiyete delalet eden zâtî ile mahiyete delâlet etmeyen zâtî anlamını insan 
örneği üzerinden oldukça açık bir şekilde ifade eder:

“Mahiyete delalet eden lâfız zâtî olamaz. Bu bakımdan insan, insan için zâtî değildir. Fa-
kat canlı ve düşünen, insan için zâtîdir. İnsan, insan olmak bakımından insan için zâtî 
değilse aksine tek tek fertler için zâtî ise bu durumda insanın zâtîlik nispeti ya ferdin 
mahiyetinin hakikatinedir ve bu da aynı şekilde insandır; ya da insanın somutlaştığı bü-
tündür ve dolayısıyla bütünün tamamı değil bütün olmak bakımından bütünün kendi-
sinden oluştuğu şeyin bir parçasıdır. Bu durumda tek tek fertler için yalnızca düşünen, 
canlı, insan ve benzerleri zâtî olmamaktadır. Aksine ferdin rengi, kısa oluşu, falanın oğlu 
oluşu ve bunun gibi arazî şeyler de zâtî olabilmektedir. Çünkü bunlar bütünü oluşturan 
parçalardır. Bu takdirde bir ferdin zâtîsi olması bakımından insan ancak bunun sahip 
olduğuna sahiptir.”61

60	 İbn Sînâ, Mantığa Giriş (el-Medhal), 22-23, 1-5.
61	 İbn Sînâ, Mantığa Giriş (el-Medhal), 23-24, 6-10. 



NAZARİYAT

30

Bu pasajdaki kritik ayrım insan lafzının mahiyete delalet etmesi itibariyle zâtın 
ta kendisi olduğu, bu sebeple zâtî olmadığı; mahiyeti oluşturan parçalar olarak canlı 
ve düşünen’in ise insan mahiyeti için zâtî lafızlar olduğudur. Peki insan fertlerinde 
bulunan zâtî insan anlamı, orada ne şekilde bulunacaktır? Onun bir parça olarak bu-
lunduğu söylenebilir mi? İbn Sînâ burada iki ihtimali serimler: (1) İnsanın zâtî olarak 
bulunuşu doğrudan ferdin mahiyetinin hakikatine dairdir. Bu da onun insan olması 
ile örtüşür. (2) İkinci durumda ise dışta meydana gelen insana ilişen durumları da 
kapsayan bir bütüne delalet eder. Bu durumda ferde nispet edilen zâtî insan anlamı, 
mahiyet ile özdeş değildir. Mahiyete ilişen diğer şeylerle birlikte bütünün bir par-
çasını oluşturmaktadır. Eğer öyleyse dışta tahakkuk eden insan ferdine sureti veya 
maddesi gereği ilişen lâzım ve genel arazların tamamı zâtî kapsamına girecektir. Zira 
zâtî ve arazîler bütünü oluşturan parçalar olmaktadır. 

İbn Sînâ insan fertlerine delalet etmesi bakımından insanın zâtî oluşunun on-
lardaki mahiyete özdeş olduğunu ve dolayısıyla parça olarak bulunmadığını kabul 
eder ve neden ikinci şıkkın olamayacağını ispat eder. Mahiyete ilişen şeyleri dışarı-
da bırakan ve mahiyete delalet etsin veya etmesin zâtî tümel anlamın ne olduğuna 
ilişkin açıklama şöyledir: Tümel lafzın delalette bulunduğu tikele nispetinin ortadan 
kalktığı varsayıldığında, o tikelin varlığı da ortadan kalkıyorsa ve bunun sebebi biza-
tihi o tümel anlamın nispet edilmemesi ise, o anlam şeyin zatının hakikatini veren ve 
doğrudan hakikat ile örtüşen olsun veya o mahiyeti oluşturan parçalar olsun her ikisi 
de tümel zâtî lafız olmaktadır. Anlaşılacağı üzere bunlardan ilki insan fertlerine nis-
pet edilmesi bakımından zâtî tümel olan insan anlamıdır ve mahiyete karşılık gelir. 
İkincisi ise mahiyete değil mahiyetin parçası olmaya nispet edilir. Düşünen olmayı ve 
canlılığı ifade eden tümel, zâtî lafızdır. Her biri tek tek mahiyetin parçası olduğu için 
mahiyete değil; onun parçası olmaya nispet edilir.62 Ancak tümel lafzın delalette bu-
lunduğu tikele nispeti ortadan kalksa da o tikel var olmaya devam ediyorsa veya tikel 
var olduğu müddetçe ondan ayrılmayan, o nispetin ortadan kalkması kendisi sebe-
biyle değil de kendisinin gereği olduğu başka bir anlamın ortadan kalkması sebebiyle 
gerçekleşiyorsa bu durumda bu, tümel arazî lafız olmaktadır. Tümel arazî lafızlar ise 
bulunma ve ortadan kalkma keyfiyetlerine göre çeşitlilik arz eder. Dışta bulunuşu 
itibariyle tikelden kalkan oturma, kalkma, kızarma gibi hızla gelip geçen şeyler veya 
gençliğin zevali gibi uzun süreye yayılan ortadan kalkmalar böyledir. Dışta değil; an-
cak vehimde ortadan kalkan arazlar ise siyahideki siyahlık arazıdır. Tikel bulunduğu 

62	 İbn Sînâ, Mantığa Giriş (el-Medhal), 24, 11-20.



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

31

müddetçe ondan ayrılmayan arazî lafızlar ise insanda bulunan şaşırma ve gülme hâs-
sasıdır. İnsan dışta var olmaya devam ettiği müddetçe her iki özelliğin de var olması 
gerekir. Onların zâil olması ise ancak insan anlamının ortadan kalkması sebebiyle 
olacaktır.63 Görüleceği üzere öncelikle İbn Sînâ, insan fertlerine delalet etmesi bakı-
mından tümel zâtî anlam ile insanın mahiyetinin bir parçası olması bakımından zâtî 
olan ancak mahiyete delalet etmeyen tümeli ayrıştırdı. Dışta fertler için zâtî olan ma-
hiyetin, dışta bulunuş itibariyle fertlere ilişen genel ve lâzım arazlarla birlikte bütünü 
oluşturan bir parça olma ihtimalini sorguladı. Ancak genel ve lâzım arazların, şeyin 
“ne olduğu” sorusunun sebebi olamayacağından hareketle onların neden zâtî olamaya-
caklarını ortaya koydu. Dolayısıyla mahiyetin dışta bulunması bakımından parça olup 
arazlarla tamamlanan bir bütün oluşunu reddetti.

Tümel Zâtî Lafızlar Tümel Arazî Lafızlar

Parça 
Olarak Zâtî

Parça Değil 
O Şeyin Ta 

Kendisi
Genel Arazlar Mahiyetin Gereği Olanlar

İnsan 
mahiyeti 

için 
düşünen ve 

canlı

Fertlere nispet 
edilmesi 

bakımından 
mahiyete 

delalet eden 
zatî anlam: 

Her bir insan 
ferdinde 
bulunan 
insanlık 
mahiyeti

Fert dışta 
mevcutken 
hızlı veya 

yavaş ortadan 
kalkanlar: 

İnsana oturan, 
kalkan, kızaran, 

sararan vb. 
arazların 

yüklenmesinde 
olduğu gibi

Fert dışta 
mevcutken 

vehimde 
ortadan 

kalkanlar: 
Siyahi 

birindeki 
siyahiliğin 

gitmesi, uzun 
boyluların 
kısa olması 

gibi

Nesnenin 
suretinin 

gereği 
olanlar 
(hâssa)

Ü

İnsanın 
düşünen 

olmasının 
gereği 
olarak 
şaşıran 

ve gülen 
olması

Nesnenin 
maddesinin 

gereği 
olanlar

Ü

Kargadaki 
siyahlık, 

insandaki 
dik 

duruşluluk

63	 İbn Sînâ, Mantığa Giriş (el-Medhal), 24-25, 21-10. Tekil tümel lafız ve tekil tikel lafız, zâtî ve arazî 
yüklemleme meselesinin el-Medhal’deki anlatımı takip eden başka bir aktarımı için bkz. İbn Sînâ, 
el-İşârât ve’t-tenbîhât (İşaretler ve Tembihler), 5-9.



NAZARİYAT

32

İbn Sînâ’nın Zâtî ve Arazî Lafızlar Taksimi

Tabloya bakılacak olursa canlı ve düşünen gibi mahiyetin parçaları olan zâtî ve mahi-
yete delalet eden insan anlamının dıştaki fertlere nispeti ile arazların fertlere nispeti 
arasındaki fark ortaya çıkmaktadır. Temel ayrım noktası zâtîlere dair her iki nispetin 
ortadan kalkması sebebiyle ferdin ortadan kalkması ancak arazların fertlere nispeti 
sebebiyle ferdin zâil olmamasıdır. Genel arazlarda görüleceği üzere onlardan bir kıs-
mı ortadan kalkabilir; mahiyetin dışta tahakkuku gereği ona ilişen lâzım arazlar ve 
hâssalar ise fert dışta bulunduğu müddetçe ondan ayrılmaz.64

İbn Sînâ İşârât’ta hâssaların en üstününün türünün bütün fertlerini kuşatan ve 
sadece o türe özgü olup türün fertleri dışta bulunduğu müddetçe onlardan ayrılma-
yanlar olduğunu söyler. Nesnenin tarifi yapılırken dışta en görünür ve açık olarak bu-
lunan hâssa tarif için en yararlı olan özelliktir. Mesela insanın gülen hâssasına sahip 
olması gibi. Dışta kolayca görülebilir bir tezahür olduğu için gülme, insanın gereği 
olarak tespit edilebilir. Yalnızca bir türe özgü olmayan özellikler yüklendikleri şeye 
göre kimi zaman hâssa olurken kimi zaman genel araz olabilir. Mesela yürümek ve 
yemek yemek, türlerin türüne özgü bir hâssa değildir; canlı olmanın hâssasıdır. Oysa 
bulunduğu tür için yürümek ve yemek yemek genel arazlar kapsamındadır.65

İbn Sînâ hâssa ve arazların bireye nasıl yükleneceği ve bu yüklemlemenin “işa-
ret edilebilirlik” üzerinden bilinebileceğine dair en sarih açıklamasını el-İlâhiyyât/5.
Makale’deki türün anlamına ilişkin kısa bir pasajdan ibaret olan beşinci fasılda yapar:

“Tür, hem varlıkta hem de akılda gerçekleşmiş doğadır. Çünkü cinsin mahiyeti cinsi var 
kılan şeylerle varlık kazandığı için, aklın bundan sonra yapması gereken onu yalnızca işa-
retle bilmesidir ve söz konusu doğa, türlerin türü olarak varlık kazandıktan sonra onun 
bilinmesinde “işaret”ten başka bir şey talep etmemesidir. Bu durumda da türe, işaret edi-
len doğanın kendileriyle belirginleştiği hâssa ve arazlardan lâzım olanlar ilişir. O hâssa 
ve arazlar ya kesinlikle zâtta bir anlam olmaksızın yalnızca göreliliklerdir. Bu görelilikler 
ise, yalın şeylerin ve arazların özel varlıklarına ilişen şeylerdir. Çünkü bunların somut bir 
varlık kazanması, konularına yüklem olmalarıyladır ve konuyla somutlaşmaları da doğal 
suretler -örneğin ateş sureti- gibi dolaylıdır. Veya onlar göreliler üzerine ilave hallerdir. 
Ancak bunların bir kısmının, söz konusu işaret edilenden kalktığı düşünülse, diğerle-
rinden başka olan bu işaret edilenin, mevcut olmaması hatta onun gereği olan başkalığı 
yönünde fesada uğramış olması gerekir. Bir kısmının ise kalktığı düşünülse, bundan ne 

64	 İbn Sînâ, Mantığa Giriş (el-Medhal), 25, 11-18.
65	 İbn Sînâ, İşaretler ve Tembihler (el-İşârât ve’t-tenbîhât), 15, 1-14. 



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

33

onun mahiyetinin varlık kazandıktan sonra ortadan kalkması ne de özelleştikten sonra 
zatının fesada uğraması gerekir; ancak onun diğerlerinden başkalığı ve farklılığı, fesada 
uğramaksızın diğer bir başkalığa dönüşmüştür. Fakat kimi zaman biz bunu anlamakta 
zorlanırız ve bu, tam olarak belirginlik kazanmaz. Ama biz, bildiklerimizden değil; duru-
mun gerçekte nasıl olduğundan söz ediyoruz.”66

Pasaj türün hakikati ve ona ilişkin bilginin imkânından türleşme-bireyleşim 
ilişkisinin nerede ortaya çıktığına, işaret edilebilirlik açısından tür ve bireyleşim an-
lamında bir ayrışmanın yapılıp yapılmayacağına, dışta tahakkuk etmiş bireyin ayrı-
labilir ve ayrılamaz özelliklerinin onun zâtına nispetine uzanan çok zengin imalar 
barındırmaktadır. 

Türü cins anlamından ayıran temel nokta onun hem dışta hem de akılda ger-
çekleşmiş olmasıdır. Türün türü yani en alt ve özelleşmiş anlamdaki tür dışta varlık 
kazandığında sadece “işaret edilerek” bilinmektedir. İşte bu noktada dışta tahakkuk 
etmiş haliyle işaret edilen türsel doğaya kendisiyle belirginlik kazandığı hâssa ve lâ-
zımlar ilişir. Böylelikle dışta bulunan türsel anlam ile bireyleşim özdeş olarak kabul 
edilmektedir.

Türün dışta bulunuşu sebebiyle işaret edilebilir ve bilinebilir olmasına yönelik 
içeriği oluşturan ve bu bağlamda da bireyleşimin ortaya çıktığı zemin olan hâssa ve 
arazların dışta türsel anlama nasıl iliştiği ve nesne ile ona ilişenlerin aralarındaki gö-
reliliğin mahiyeti de pasajda ele alınan bir diğer meseledir. Hâssa ve arazlardan 1) bir 
kısmı kendi zâtında tahakkuk etmiş bir anlam olmayıp sadece bir nesneye göreli kı-
lınmışlardır. Mesela bir nesnenin belirli bir mekâna, zamana, konuma nispet edilme-
si tek taraflı bir göreliliktir ve nesneye izafe edilen mekân veya zaman dışta tahakkuk 
etmiş bir nesnenin başka bir nesneye izafe edilmesi şeklinde gerçekleşmez. Karşılıklı 
göreliler ise bunlardan farklıdır. Karı-koca, anne-evlat, kardeş-kardeş gibi ilişkiler dış-
ta tahakkuk etmiş iki ayrı insan ferdinin bulunmasını gerektirmektedir. 2) Başka bir 
grup hâssa ve araz ise böylesi göreliler üzerine eklenmiş hallerdir. Konumda, mekân-
da ve zamanda bulunma gibi temel izafetlerin ardından bir nesneye ilişmiş pek çok 
özellik, işaret edilebilir bir zamanda ve mekânda bulunan nesneye sonradan eklen-
miş hallere tekabül etmektedir.67 Her tür niteliklerin, etki ve edilgilerin bu kapsam-

66	 İbn Sînâ, Metafizik I (el-İlâhiyyât), 202, 1-18.
67	 İbn Sinâ Kitâbu’n-Nefs’te hayali idraki ele aldığı kısımlarda oldukça ayrıntılı bir şekilde birbiri-

nin tıpatıp aynısı olan ve biri büyük bir kareye bitişik olarak karenin sağında bulunan diğeri de 



NAZARİYAT

34

da değerlendirilmesi gerekmektedir ki bu kısım nesneye ilişme imkânına sahip çok 
geniş bir özellikler alanını kapsar. Nesneye ilişen özelliklerden 1) şıkkında bahsedilen 
kısım, tahakkuk etmiş nesnenin maddesine veya suretine bağlı olarak ona ilişen lâ-
zım arazlar ve hâssalardır. Nesne var olduğu sürece onlar da nesneye ilişmeye devam 
eder. Lâzım araz ile hâssanın içerik itibariyle taşıdıkları anlam zaman zaman birbi-
riyle örtüşse de lâzım araz, hâssayı da içine alan daha genel bir anlamdır. Burada ay-
rışmayı sağlayan temel husus, hâssanın türün tüm fertlerine yüklenebilir olmasıyken; 
lâzım arazların türün bir kısmının maddesinde bulunup diğerlerinde bulunmamasının 
mümkün olmasıdır. Mesela siyahilik siyahi olan insan fertlerinin maddelerine tâbi 
olarak ortaya çıkmakta ve onlar mevcudiyetlerini sürdürdüğü sürece var olmaya de-
vam etmektedir. Ancak insan türünün tamamının böyle bir ten rengine sahip olduğu 
söylenemez. Maddeye ilişen böylesi lâzım arazlarda niceliksel olarak farklılık olabilir. 
Mesela siyahi tene sahip olan birisi diğerinden daha koyu renkli olabilir. İnsan fert-
lerinin dışta tahakkuku sonrası maddesine bağlı olarak ortaya çıkan dik durabilme 
ve geniş tırnağa sahip olma gibi özellikler tüm insan fertlerinde ortaktır. İnsan fert-
leri var olduğu sürece maddelerinde ortaya çıkan bu hâssaların onlardan ayrılma-
sı veya birbirlerinden farklılaşması mümkün değildir. Eğer lâzım araz ve hâssaların 
nesneden kalktığı varsayılsa, nesnenin de bozuluşa uğrayarak ortadan kalktığının 
söylenmesi gerekecek; en temelde dışta mahiyetin bulunması ile nesneye ilişen ve 
onun diğer nesnelerden ayırt edilerek işaret edilebilmesine imkân veren “başkalık”ı 

bitişik olarak büyük karenin solunda bulunan iki küçük kareyi hayali idrakte iki ayrı kare olarak 
ayrıştırmayı mümkün kılanın ne olduğu sorusunu cevaplamak için ayrıntılı bir argümantasyon 
geliştirir. Argümandaki diğer şıkların iptaliyle gelinen noktada elde kalan ihtimaller şunlardır: 
Karelerin hayalde birbirlerinden ayrıştırılmasını mümkün kılan ya taşıyıcı maddeleri sebebiyle 
karelerden birine ilişen bir arazdır ya da karelik suretinin kendisine intiba ettiği her iki kareliğin 
maddesi sebebiyledir. Zira karelik suretindeki ortaklık veya suretin gereği olarak ilişenler ayrışma-
yı vermemektedir. Ayrışmanın sağlanabilmesi için dışta bulunan tikellere nispet edilecek şekilde 
onların kendilerine özgü mekân ve konumlarının dikkate alınması gerekmektedir. Sağda olma 
ve solda olmanın onlardan her birine ilişmesi ve bu mekânın onlardan her birinin büyük kareye 
nispetle konumları dikkate alınarak hayalde ayrışmalarından söz edilebilir. İbn Sînâ’nın vardığı 
sonuç ile her iki karenin kendilerine özgü bireylik ve ayrışmalarının tespitinin, ancak bir öznenin 
onları hayali idrakine konu etmesi ile mümkün olduğu yönündedir. Nitekim İbn Sînâ’nın bura-
daki argümanı da öznede bulunan hayali idrakin ancak bir cisimsel organ/beyinde bulunan bir 
mütehayyile kuvvesi ile gerçekleştiğini ispat etmeye yöneliktir. İbn Sînâ’nın bireyleşmeyi hayali 
idrakin sınırları içerisinde ele alması ve fizik nesnenin bireyleşiminin özneden bağımsız ele alın-
ma imkânlarını sorunsallaştırması meselenin ayrıntılı olarak tartışılmasını gerektirmektedir. Bkz. 
İbn Sînâ, Kitâbü’ş-Şifâ: Nefs, 334-343. Söz konusu argümanın başka bir versiyonu için bkz. İbn Sînâ, 
en-Necât, nşr. Macid Fahri (Beyrut: Dârü’l-Âfâkı’l-Cedîde, 1985), 158-161.



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

35

da ortadan kalmış olacaktır. 2) şıkkında bahsedilen durumda ise nesneye eklenen 
herhangi bir arazın ondan ayrılması, o nesnenin bozuluşa uğramasını gerektirmez. 
Dolayısıyla bu tarz arazlar, dışta tahakkuk eden mahiyetin gereği olarak orada bulun-
mazlar. Onların nesneden ayrılması, bireyi dıştaki diğer bireylerden ayıran 1) şıkkın-
da olduğu gibi zâtî bir başkalığın ortadan kalkmasına yol açmaz. İbn Sînâ bu tür arazî 
değişimlerin, hangi arazların ortadan kalktığının ve onların yerine başka hangi araz-
ların iliştiğinin idrak eden özneler nazarında her zaman belirginlik kazanmadığını ve 
fark edilmediğini söyler. Ancak ona göre burada dikkat çekilmesi gereken kısım bu 
muğlaklık değil; dışta gerçekleşen vakıanın nasıl olduğunun ortaya konulmasıdır. İbn 
Sînâ’nın pasajın son kısmında yaptığı bu ayrım onun nesnelerin dışta bulunuşuna 
ilişkin açıklaması bakımından oldukça kritik bir yerde durur. Nesnede ortaya çıkan 
arazların orada bulunuşu ile onlara ilişkin idrakin net olmaması arasında yapılan bu 
ayrım, idrak eden özneden bağımsız şekilde bireylerin ontolojik olarak varlıklarının 
gerçek olduğunu kabul etmenin, onlara dair idrak eksikliği ve muğlaklıktan ayrı ola-
rak değerlendirilmesi gerektiğini ortaya koyar. 

İbn Sînâ’nın hâssalarla ilgili dikkat çektiği bir başka husus hâssaların isti‘dâdî 
olarak farklılaşmayacağını ancak maddede bilfiil bulunuş bakımından farklılık arz 
edeceğine ilişkin yaptığı önemli ayrımdır. Bu bağlamda İbn Sînâ tıpkı cinste oldu-
ğu gibi hâssanın da yüklendiği şeylere eşit olarak yüklemlendiği ve yüklendiklerinde 
herhangi bir fazlalığı ve eksikliği kabul etmediğini söyleyen Porphyry’yi eleştirir.68 Su-
rete tâbî olarak ortaya çıkan hâssalar, türün tüm fertlerinde suret ile birlikte sürekli 
bulunan isti‘dâdî hâssalardır (el-havâssu’l-isti‘dâdiyye) ve onlarda “isti‘dâdî bulunuş 
bakımından” herhangi bir eksiklik-fazlalık sonucu oluşacak bir farklılıktan söz edile-
mez. Ancak bu isti‘dâdî hâssalar türün bireylerinde bilfiil hale geldiklerinde farklılık 
gösterirler. Zira onların ortaya çıktığı yer de o surete özgü olan maddedir. Madde, 
böylesi farklılıkları kabul etmeye imkân verir. Mesela şaşırma, gülme, ağlama, utan-
ma gibi haller insanın “düşünen” olmasının bir gereği olarak ancak onun maddesinde 
bir edilgi olarak ortaya çıkar. İşte suretin gereği olan bu özellikler, herhangi bir insan 
ferdinde salt insan olması bakımından gülmeye, ağlamaya vs. ilişkin isti‘dâdî hâssa-
nın bir fertte bulunuşu ile diğer insan fertlerinde bulunuşu bakımından herhangi bir 
fark oluşturmaz. Fakat birinin mizâcının yapısı gereği gülmeye daha meyilli iken; di-

68	 İbn Sînâ’nın aktarımını yapıp eleştirdiği pasaj için bkz. Porfiryus, Isagoge, 16. 4-6’dan aktaran Vin-
cenzo, Isagoge, The Healing, Logic: Isagoge (Treatise II), 369. 



NAZARİYAT

36

ğerinin utangaç olmaya daha meyilli olduğu kabul edilebilir. Böylece surete tâbî olan 
hâssalar da tezahür gösterdikleri maddedeki mizâca bağlı olarak birbirinden daha 
fazla veya daha az olmayı kabul edebilir.69 İbn Sînâ’nın bu yaklaşımından anladığımız 
şey, hem maddeye ilişen lâzım arazların hem de suretin gereği olan hâssaların, is-
ti‘dâdî olarak bulunuş itibariyle olmasa da türün ferdi tahakkuk ettikten sonra onun 
maddesinde bilfiil olmak bakımından fazlalık ve eksiklik yönünde birbirinden farklı-
laşabildiğidir. İbn Sînâ özelliklerin ortaya çıkması öncesindeki ikincil isti‘dâdî durum 
ile özelliğin bilfiil halini birbirinden ayrı değerlendirmek gerektiğini söylemektedir. 

Nesneye ilişen özellikler alanına dair İbn Sînâ’nın yaklaşımı bireyleşim açıkla-
masının ana eksenini de ortaya koymaktadır. Nitekim İbn Sînâ’nın bireyleşimin nerede 
ortaya çıktığına dair verdiği en güçlü cevap, kendinde mahiyetin dıştaki bireyde bulun-
ması açısından ona mahiyetinin gereği olarak eklenen lâzımların ve arazların “bizzat 
o bireye özgü olarak bulunduğu” ve dolayısıyla da mahiyetin dıştaki o şeyde bulunması 
bakımından biricik olduğu üzerine kuruludur. 

Dışta ve zihinde mahiyetin bulunuşuna imkân verecek şekilde bir kendinde ma-
hiyet kabulü, her iki ontolojik durumun birlikte ele alınmasını sağlamasının yanında 
dışta ve zihinde bulunmak bakımından ilişen özellikler alanının da zeminini oluştur-
maktadır. Dışta bulunan nesneye ilişen lâzımların ve arazların bizzat orada bulunuş-
larıyla oluşturdukları biricik bütün ancak kendinde mahiyetin orada olmasıyla varlık 
kazanabilir. Aksi halde bireye özgü özelliklerden bahsedilemez. Dolayısıyla duyusal 
algıya konu olan özellikler alanının değil; o özellikleri mümkün kılan kendinde ma-
hiyetin ve onun dışta bulunuşunun bireyleşim ilkesi olduğunun söylenmesi gerek-
mektedir. 

Sonuç

Aristoteles felsefesinde bireyleşim meselesi Geç Orta Çağ’dan modern ve çağdaş 
döneme gelinceye kadar farklı bağlamlarda ele alınmıştır. Yorumcular Aristoteles 
metafiziği içerisinde bireyleşim ilkesinin madde mi yoksa suret mi olduğu yönünde 
ihtilaf etmişlerdir. Yeni-Platoncu gelenekten İbn Sînâ’ya süreklilik arz edecek şekilde 
bir bireyleşim meselesi intikal etmemiştir. Yeni-Platoncu şârihler bireyleşim sorunu-

69	 İbn Sînâ, Mantığa Giriş (el-Medhal), 90, 1-14. 



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

37

nu daha alt bileşenler ve tartışmalar üzerinden incelemişlerdir. İbn Sînâ bireyleşimi 
sağlayan ilkenin ne olduğuna dair madde, suret veya bileşiğin taşıdığı özellikler üze-
rinden verilen cevaplar yerine kendinde mahiyetin dışta bulunuşu üzerinden temel-
lenen bir bireyleşim açıklaması önerir. Dışta ya da zihinde bulunmak bakımından 
mahiyete ilişen her türden arazdan bağımsız olarak değerlendirilebilecek kendinde 
mahiyet, aynı zamanda dışta ve zihinde bulunuş halinde var sayılmak durumunda-
dır. Yani bir kendinde mahiyet varsayılmaksızın dışta veya zihinde bulunmak bakı-
mından ilişenlerden de söz edilemeyecektir. Kendinde mahiyeti hem tüm ilişenler-
den bağımsız hem de dışta bulunmak bakımından her bir fertte biricik hale getiren 
şey, tüm özellikleri önceleyecek şekilde insanlık mahiyetinin “şu Ayşe’de” veya “bu 
Ali’de” olması durumudur. Kendinde mahiyet dışta veya zihinde bulunmasından ba-
ğımsız tek bir şeyken dışta bulunduğu haliyle türün fertlerinin her birinde ona özgü 
olarak bulunur. Bu bulunuş hali mahiyetin dışta bulunmasının gereği olan konum ve 
mekân üzerinden “işaret edilebilirlik” ile tanımlanır. Böylece her türden özelliğin bir 
bireye yüklemlenmesinin de vasatını oluşturur. İşte bu ilk seviyede bulunan ilişen ve 
ona bağlı olan “işaret edilebilirlik”, öncelikle bireyin “o birey oluşuna özgü olma” im-
kânı veren bir nispettir. Konum-mekân bağımlı “işaret edilebilirlik”, dışta bulunması 
bakımından o bireye türün lâzımı veya ayrılabilir arazı olması açısından ilişecek her 
türlü özelliğin bireye nispet edilmesine imkân veren bir zemin olmaktadır. İbn Sînâ 
için kendinde mahiyetin dışta bulunuşu ve bu bulunuşla birlikte bireye eklenen ay-
rılabilir ve ayrılamaz özellikler, bireysel bütünlüğü oluşturmaktadır. Burada dikkat 
edilmesi gereken şey mahiyet ve özellikler toplamının mereolojik bir şekilde değil; 
mahiyetin ontolojik olarak özellikleri öncelediği ve onlara imkân verdiği şeklinde 
yorumlanması gerektiğidir. İbn Sînâ özelliklerin statüsünü ise isti‘dâd teorisini dik-
kate alacak şekilde yeni bir yaklaşıma tâbî tutar. Ona göre türe bağlı olarak ortaya 
çıkan ayrılmaz özellikler olan hâssalar birincil isti‘dâdlara; ayrılabilir arazlar bireysel 
tahakkukun ardından nesnede gelişen ikincil isti‘dâdlara bağlı olarak ortaya çıkar. 
İbn Sînâ birincil isti‘dâdların isti‘dâd olması bakımından farklılaşmazken bilfiil halde 
nesnede bulunuş itibariyle azlık-çokluk bakımından farklılaşacağını söyler. Bu bağ-
lamda nesnenin doğal halindeki özelliklerin, bilkuvve ve bilfiil halde iken türün her 
bireyinde aynı olacağını söyleyen Porphyry’i eleştirir. Dolayısıyla İbn Sînâ açısından 
birincil isti‘dâdlar, isti‘dâd halinde bireylerde ortak olup fiil halinde farklılaşabilir-
ken; ikincil isti‘dâdlar nesnede tahakkuk sonrası ortaya çıktığı için hem isti‘dâd hem 
de fiil durumunda bireyler arasında farklılık gösterir. İbn Sînâ’nın özellikler alanında 
isti‘dâd üzerinden yaptığı bu ayrıntılı analiz nesnelerdeki lâzım arazlar, hâssalar ve 



NAZARİYAT

38

lâzım olmayan arazlar arasındaki farkların belirginleştirilmesine, bireysel farkların 
tespitine ve isti‘dâd halindeki özellikler ile onların fiile gelmesi için dışsal bir etkene 
ihtiyaç bulunduğunu ortaya koymasına imkân verir. 

İbn Sînâ mahiyet teorisi ile hem nesnenin bileşenlerine hem de nesnenin özel-
liklerine indirgenme tehlikesinden uzaklaşarak nesnenin kendiliğine ilişkin bir açık-
lama getirmiş olmaktadır. Ayrıca yaptığı ayrıntılı özellikler alanı ayrımı ile maddesi 
veya suretinin gereği olarak bireyden ayrılamaz ve ayrılabilir özellikleri tespit ederek 
bireysel ayrışmayı açıklamayı amaçlamaktadır.  

Kaynakça
Akkanat, Hasan. “Aleksander’den İbn Sînâ’ya İntikal Eden Büyük Problem: Tümellerin Önceliği-Sonralı-

ğı”. İslâmî Araştırmalar 31/2 (2020): 298-314.

Alexander of Aphrodisias. Quaestione 1.1-2.15. çev. R.Q. Sharples. New York: Cornell University Press, 1992.

Anscombe, Elizabeth. “Symposium: The Principle of Individuation”. Proceedings of the Aristotelian So-
ciety, Supplementary Volumes 27 (1953): 89-96.

Aristoteles. Metafizik. çev. Ahmet Arslan. İstanbul: Sosyal Yayınları, 2017.

Aristutâlîs. “Makâletu’l-Lâm min Kitâbi Mâ-ba‘de’t-tabîa‘”. çev. İshak bin Huneyn. Aristu inde’l-Arab için-
de. nşr. Abdurrahman Bedevî. Kahire: Mektebetü’n-Nehdati’l-Mısriyye, 1947.

Avicenna. The Physics of The Healing. çev. ve thk. Jon McGinnis. Provo-Utah: Brigham Young University 
Press, 2009.

Benevich, Fedor. “The Priority of Natures against The Identity of Indiscernibles: Alexander of Aphro-
disias, Yaḥyā b. ’Adī, and Avicenna on Genus as Matter”. Journal of the History of Philosophy 57/2 
(2019): 205-234.

Cohen, S. Marc. “Aristotle and Individuation”. Canadian Journal of Philosophy 14/ X (1984): 41-65.

Cohen, S. Marc-Reeve, C.D.C. “Aristotle’s Metaphysics”. Stanford Encyclopedia of Philosophy. https://pla-
to.stanford.edu/entries/aristotle-metaphysics/. Erişim: 12 Kasım 2022. 

Denkel, Arda. Nesne ve Doğası. Ankara: Doruk Yayınları, 2003.

Forfiryûs. “İsagûcî”. Yunancadan çev. Osman bin Dımeşkî. Mantıku Aristo III içinde. thk. Abdurrahman 
Bedevî. Kuveyt: Vekaletü’l-Matbuat, 1980.

Gill, Mary Louise. “Individuals and Individuation in Aristotle”. Unity, Identity, and Explanation in Aris-
totle’s Metaphysics içinde. ed. T. Scaltsas-D. Charles-M. L. Gill, 55-71. Oxford: Cralendon Press, 1994. 

Gracia, Jorge J.E. Individuality: An Essay on the Foundations of Metaphysics. Albany: State University of 
New York Press, 1988.

İbn Rüşd. Tefsîru Mâ-ba‘de’t-tabîa‘ II. çev. Muhittin Macit. İstanbul: Litera Yayınları, 2017. 

İbn Sînâ. “Kitâbu’l-İnsâf: Şerhu Kitâbi Harfi’l-Lâm”, Aristû inde’l-Arab içinde. nşr. Abdurrahman Bedevî. 
Kahire: Mektebetü’n-Nehdati’l-Mısriyye, 1947.



Kübra Bilgin Tiryaki, Özdeşlik ve Ayrışma Bağlamında İbn Sînâ’da Bireyleşim Ontolojisi

39

İbn Sînâ. el-İşârât ve’t-tenbîhât (İşaretler ve Tembihler). çev. Ali Durusoy-Muhittin Macit-Ekrem Demirli. 
İstanbul: Litera Yayınları, 2005.

İbn Sînâ. el-İşârât ve’t-tenbîhât. tercüme ve şerh. Hasan Melikşâhî. Türkçe çev. Tahir Uluç. İstanbul: Ke-
tebe Yayınları, 2021.

İbn Sînâ. el-İşârât ve’t-tenbîhât. thk. Müctebâ ez-Zâriî‘. Kum: Müessesetü Büstanü’l-kitâb, 2013.

İbn Sînâ. el-Medhal (Mantığa Giriş). çev. Ömer Türker. İstanbul: Litera Yayınları, 2006.

İbn Sînâ. en-Necât. nşr. Macid Fahri. Beyrut: Dârü’l-Âfâkı’l-Cedîde, 1985.

İbn Sînâ. Fizik I (es-Semâ‘u’t-tabî‘î). çev. Muhittin Macit-Ferruh Özpilavcı. İstanbul: Litera Yayınları, 2014.

İbn Sînâ. İkinci Analitikler (el-Burhân). çev. Ömer Türker. İstanbul: Litera Yayınları, 2006.

İbn Sînâ. Şifâ/el-Burhân. thk. E. A. Afîfî. Kahire, 1956.

İbn Sînâ. Kategoriler (el-Mekûlât). çev. Muhittin Macit. İstanbul: Litera Yayınları, 2010.

İbn Sînâ. Kitâbü’ş-Şifâ/Nefs. çev. Mehmet Zahit Tiryaki. Ankara: Tüba Yayınları, 2021.

İbn Sînâ. Metafizik I (el-İlâhiyyat). çev. Ekrem Demirli-Ömer Türker. İstanbul: Litera Yayınları, 2004.

İbn Sînâ. Metafizik II (el-İlâhiyyat). çev. Ekrem Demirli-Ömer Türker. İstanbul: Litera Yayınları, 2005.

İbn Sînâ. Mübahasât, thk. Muhsin Bidafer. Tahran: Müessese-i Pejûheşha-yı Hikmet ve Felsefe-i İran. 
1396.

İbn Sînâ. et-Ta‘lîkât. nşr. Seyyid Hüseyin Museviyan. Tahran: Müessese-i Pejûheş-i Hikmet ve Felsefe-i 
İran, 1391.

Janos, Damien. Avicenna on the Ontology of Pure Quiddity. Berlin-Boston: De Gruyter, 2020.

Kaukua, Jari. “Damien Janos. Avicenna on the Ontology of Pure Quiddity”. Nazariyat İslam Felsefe ve 
Bilim Tarihi Araştırmaları Dergisi 8/1 (2022): 155-169. 

Lánczky, István. Individuation of Material Substances in Avicenna’s Philosophy. Budapeşte: Pázmány Pé-
ter Catholic University, Doktora Tezi, 2019.

Lloyd, A. C. “Aristotle’s Principle of Individuation”. Mind 79 (1970): 519-529.

Lukasiewicz, Jan. “Symposium: The Principle of Individuation”. Proceedings of the Aristotelian Society, 
Supplementary Volumes 27 (1953): 74-77.

Marmura, Michael, “Avicenna’s Chapter on Universals in the Isagoge of his Shifā’.”. Islam Past and Pre-
sent Challenge: Studies in Honour of W. M. Watt içinde, ed. A. T. Welch-P. Cachia, 34-56. Edinburgh: 
Edinburgh University Press, 1979.

Mickave, Martin. “On The Latin Reception of Avicenna’s Theory of Individuation”. The Arabic, Hebrew 
and Latin Reception of Avicenna’s Metaphysics içinde, ed. Dag Nikolaus Hasse-Amos Bertolacci, 339-
363. Berlin: De Gruyter, 2012: 

Olympiodorus, Life of Plato and on Plato first Alcibiades 1-9. çev. Michael Griffin. London: Bloomsbury 
Academic, 2015.

P. White, Nicholas. “Identity, Modal Individuation, and Matter in Aristotle,”. Midwest Studies in Philosop-
hy 11 (1986): 475–494.

Plotinus, Enneads. çev. Lyord P. Gerson vd. Cambridge: Cambridge University Press, 2018.



NAZARİYAT

40

Popper, Karl. “Symposium: The Principle of Individuation”. Proceedings of the Aristotelian Society, Supp-
lementary Volumes 27 (1953): 97-120.

Porphyrios. Isagoge. çev. Betül Çotuksöken. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1986.

Pournamdar, Amir Hossein. “Avicenna and the Problem of Individuaiton Valorizing the Individuals”. 
Arabic Sciences and Philosophy 35 (2025): 71-106.

Regis, E. “Aristotle’s Principle of Individuation”. Phronesis 21 (1976): 157–166.

Rofougaran, Nicolas Louis. Avicenna and Aquinas on Individuation Cambridge: Harvard University, Dok-
tora Tezi, 2000.

Ross, David. Aristoteles. çev. Ahmet Arslan. İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2011.

Smith, J. A. “Tode ti in Aristotle”. Classical Review 35 (1921): 19.

Sorabji, Richard. The Philosophy of the Commentators 200-600 AD (Logic and Metaphysics). London: Bris-
tol Classical Press, 2012.

Türker, Ömer. “Varlık ve Anlam: Bilgi ve Bilinenin Özdeşliği Üzerine”. Nazariyat İslâm Felsefe ve Bilim 
Tarihi Araştırmaları Dergisi, 1/1 (Ekim 2014): 35-50.

Türker, Ömer. İbn Sînâ Felsefesinde Metafizik Bilginin İmkânı Sorunu. İstanbul: İSAM Yayınları, 2010.

Üçer, İbrahim Halil. “Aristotelesçi Dunamis’in Dönüşümü: İbn Sînâcı Doğal İsti‘dâd ve Teheyyu’ Anlayışı 
Üzerine”. Nazariyat İslam Felsefe ve Bilim Tarihi Araştırmaları Dergisi 2/3 (Ekim 2015): 35-74.

Üçer, İbrahim Halil. “Gerçekçiliğin Dönüşümü: İbn Sînâcı Felsefede Tümellerin Ontolojisi ve Kutbüddin 
er-Râzî’nin Zihnî Misaller Teorisi Üzerine”. Nazariyat İslâm Felsefe ve Bilim Tarihi Araştırmaları Der-
gisi 6/2 (Ekim 2020): 23-66.

Vincenzo, Silvia di. Isagoge, The Healing, Logic: Isagoge. Berlin: De Gruyter, 2021.

Whiting, J. E. “Form and Individuation in Aristotle”. History of Philosophy Quarterly 3 (1986): 359-377.


